
Logos et Рraxis. 2025. Vol. 24. No. 3 87


Д

им
ит

ро
ва

 С
.В

., 
Се

рг
од

ее
ва

 Е
.А

., 
20

25
ЧУЖЕЗЕМЕЦ (ΞΈΝΟΣ): ОСМЫСЛЕНИЕ ДРУГОГО В ФИЛОСОФИИ



www.volsu.ru

DOI: https://doi.org/10.15688/lp.jvolsu.2025.3.10

UDC 124.3 Submitted: 20.08.2025
LBC 87.5 Accepted: 02.09.2025

EXISTENTIAL  FATIGUE:
THE STRUGGLE BETWEEN THE HUMAN AND THE “NON-HUMAN”

Svetlana V. Dimitrova
Volgograd State University, Volgograd, Russian Federation

Elena A. Sergodeeva
North-Caucasus Federal University, Stavropol, Russian Federation

Abstract. In the conditions of the modern world, people experience an existential crisis, the manifestations
of which are fatigue and the unwillingness of the individual to “be a human.” “Existential fatigue” is considered
a natural stage in the development of the logic of individualism. The orientation of social and personal development
to satisfying one’s own desires and needs leads to a loss of meaning, in which a person is ready to change
the “anthropological essence.” A person is tired of him and strives for the inhuman self, which is capable of leading
people to immortality. Going beyond the human (transhumanism, posthuman) is based on the denial of the “thesis
of human exceptionalism” (Jean-Marie Schaeffer). The task is to explicate the logic of formation, the implementation
of which led to the fact that the “success” of the active and cognitive activity of people served as the basis
for the denial of “human uniqueness” and led to the need to search for a new subject (transhumanism), which may
not be a human. The concept of “non-human” is considered in several aspects – as natural/wild/chaotic
and as technical/civilized/regular. The transition from non-human to human was based on overcoming the natural
and the wild, and this task was solved in the process of civilizational development. Having recognized that the
dignity and power of man is manifested in his conscious actions, people directed their efforts not only to the
transformation of external nature, reducing it to the environment, but also to the improvement/construction of internal
nature. At the same time, civilizational development, which sets itself the task of managing biological life, leads
to the assertion of the non-human. It is concluded that the modern striving for the “non-human” confirms/verifies the
assertion that human exclusivity can and should be manifested only in the person’s involvement with the divine
principle. The rejection of the uniqueness of human existence is a condition for changing the “anthropological essence.”

Key words: existential fatigue, anthropological essence, transhumanism, posthuman, “human exceptionalism”,
“non-human”.

Citation. Dimitrova S.V., Sergodeeva E.A. Existential Fatigue: The Struggle Between the Human and the “Non-
Human”. Logos et Praxis, 2025, vol. 24, no. 3, pp. 87-94. (in Russian). DOI: https://doi.org/10.15688/lp.jvolsu.2025.3.10

УДК 124.3 Дата поступления статьи: 20.08.2025
ББК 87.5 Дата принятия статьи: 02.09.2025

ЭКЗИСТЕНЦИАЛЬНАЯ УСТАЛОСТЬ:
 БОРЬБА ЧЕЛОВЕЧЕСКОГО И «НЕ-ЧЕЛОВЕЧЕСКОГО»

Светлана Васильевна Димитрова
Волгоградский государственный университет, г. Волгоград, Российская Федерация

Елена Александровна Сергодеева
Северо-Кавказский федеральный университет, г. Ставрополь, Российская Федерация

Аннотация. В условиях современного мира люди переживают экзистенциальный кризис, проявле-
ниями которого являются усталость и нежелание индивида «быть человеком». «Экзистенциальная уста-
лость» рассматривается как закономерный этап в развитии логики индивидуализма. Ориентированность



88

ЧУЖЕЗЕМЕЦ (ΞΈΝΟΣ): ОСМЫСЛЕНИЕ ДРУГОГО В ФИЛОСОФИИ

Logos et Рraxis. 2025. Т. 24. № 3

общественного и личного развития на удовлетворение собственных желаний и потребностей ведет к потере
смыслов, при которой человек готов изменить «антропологическую сущность». Человек устал от себя
и стремится к не-человеческому в себе, которое способно привести людей к бессмертию. Выход за пределы
человеческого (трансгуманизм, постчеловек) основывается на отрицании «тезиса о человеческой исключи-
тельности» (Жан-Мари Шеффер). Ставится задача эксплицировать логику становления, реализация которой
привела к тому, что «успешность» деятельной и познавательной активности людей послужила основанием
для отрицания «человеческой уникальности» и привела к необходимости поиска нового субъекта (трансгу-
манизм), который может и не быть человеком. Рассмотрение понятия «не-человеческого» представлено
в нескольких аспектах – как природное / дикое / хаотичное и как техническое / цивилизованное / закономерное.
Переход от «не-человеческого» к человеческому основывался на преодолении природного, дикого, и эта
задача решалась в процессе цивилизационного развития. Признав, что достоинство и мощь человека прояв-
ляется в его сознательных действиях, люди направили свои усилия не только на преобразование внешней
природы, редуцировав ее к окружающей среде, но и на улучшение / конструирование внутренней природы.
При этом цивилизационное развитие, ставящее перед собой задачу управления биологической жизнью,
приводит к утверждению «не-человеческого». Делается вывод о том, что современное стремление к «не-
человеческому» подтверждает / верифицирует утверждение о том, что исключительность человека может
и должна проявляться только в сопричастности личности божественному началу. Отказ от уникальности
человеческого бытия выступает условием для изменения «антропологической сущности».

Ключевые слова: экзистенциальная усталость, антропологическая сущность, трансгуманизм, постче-
ловек, человеческая исключительность, «не-человеческое».

Цитирование. Димитрова С. В., Сергодеева Е. А. Экзистенциальная усталость: борьба человеческого
и «не-человеческого» // Logos et Praxis. – 2025. – Т. 24, № 3. – С. 87–94. – DOI: https://doi.org/10.15688/
lp.jvolsu.2025.3.10

Введение

Вызовы и риски, с которыми сталкива-
ются люди в современном мире, маркируют
экзистенциальные угрозы, проявляющиеся
не только во все возрастающих возможнос-
тях физического уничтожения людей, но и в го-
товности человека изменить «антропологи-
ческую сущность». Важно отметить, что, ра-
створившись в сущем и отказавшись от «воп-
рошания о бытии», современный человек ис-
пытывает «экзистенциальную усталость».
Важно, что «экзистенциальная усталость»
не является результатом жизненных трудно-
стей, потерь и лишений, она возникает из-за
чувства пресыщенности и утраты людьми
смыслов. Антропоцентризм, выражающий
себя в бодицентризме, потребительском ге-
донизме и нарциссизме, стал основанием для
появления у индивида «отвращения к жиз-
ни», утраты человеком желания быть собой.

Состояния усталости и нежелания чело-
века быть самим собой – это скорее признак
элит потребительского общества. Вместе
с тем переживание состояний, связанных с не-
желанием «быть человеком», – это устойчи-
вая тенденция развития западноевропейской
цивилизации.

 Утрата людьми желания быть самими
собой, «экзистенциальная усталость» делает
актуальным обращение к «не-человеческому».
Тезис о том, что люди становятся «источ-
ником не-человеческого» предполагает
не совершение человеком антигуманных по-
ступков, а создание «бесчеловечных онтоло-
гий», изменение «антропологических сущнос-
тей». Постчеловек, трансгуманизм – это
стремление выйти за пределы человеческо-
го, такого рода трансцендирование может
достичь «скорости убегания» [Дери 2008],
при которой утрачивается возможность воз-
вращения к собственному бытию. «Появле-
ние идеологий “пост” означает своего рода
отказ от существования, от существования
в его традиционных антропологических, то есть
этических и метафизических границах» [Ва-
рава  2020, 184].

Выход за пределы человеческого пред-
полагает новые способы взаимодействия лю-
дей и мира, поиск которых связан с необходи-
мостью преодоления «тезиса о человеческой
исключительности». Жан-Мари Шеффер го-
ворит, что «человеческая исключительность»
базируется на убежденности в том, что «че-
ловек составляет исключение среди населя-
ющих Землю существ, а то и вообще в миро-



Logos et Рraxis. 2025. Vol. 24. No. 3 89

С.В. Димитрова, Е.А. Сергодеева. Экзистенциальная усталость

вом бытии». «Эта исключительность обуслов-
лена тем, что в собственно человеческой сущ-
ности человека заложено особое, небывалое
онтологическое измерение, в силу которого он
превосходит прочие формы жизни и свою соб-
ственную “природность”» [Шеффер 2010, 9–10].

Особенность современной ситуации зак-
лючается в том, что последовательное воп-
лощение тезиса об исключительной сущнос-
ти человека, о его уникальном способе бы-
тийствования приводит к утрате желания быть
человеком. При этом люди, испытывающие
экзистенциальную усталость, не отказываются
от жизни, а, напротив, стремятся к бессмер-
тию, для достижения которого готовы изменить
антропологическую сущность, отказаться от
человеческого в пользу «не-человеческого».

Преодоление тезиса
о «человеческой исключительности»

 Рассмотрение тезиса о «человеческой
исключительности» позволит показать исто-
ки и логику развития, сформировавших усло-
вия, при которых значимость обретают созда-
ние «постчеловеческой онтологии», обращен-
ность к «миру-без-нас». «Эта не-челове-
ческая жизнь есть нечто гораздо большее,
чем наша «среда», – она конституирует само
наше существо, которое представляет собой
лишь одно из ее преходящих проявлений»
[Шеффер 2010, 19].

Экспликация формирования условий, при
которых человек стремится к «не-человечес-
кому», предполагает обращение к идеалам
Просвещения. Просвещенческая деятель-
ность основывалась на исследовании законо-
мерностей природы, что позволяло десакра-
лизировать мышление, а свободолюбие вы-
ражалось в ограничении влияния религиозного
мировоззрения. Cогласно натуралистическим
установкам эпохи Просвещения законы при-
роды, должны находится в основании не толь-
ко социальных, но и этических принципов.

Наиболее радикальные выводы приводи-
ли к отождествлению человека и животного,
например, Ламетри «прежде всего старается
доказать, что между человеком и животным
нет качественной разницы, но есть лишь раз-
ница в количестве и степени, и этим направ-
ляет материализм из русла натурфилософии

в русло физиологической психологии» [Вин-
дельбанд 2007, 414]. Рассмотрение человека
с позиций детерминистского, механистическо-
го материализма неизменно приводило к обос-
нованию возможности усовершенствования
человеческой природы к созданию «человека
машины».

Последовательное воплощение идеалов
Просвещения привело к формированию тех-
нократического мышления, при котором при-
родные силы, социальные процессы, а в итоге
и сам человек рассматривались как средство /
инструмент для достижения обезличенных
целей. «Технократическое понимание деятель-
ности – это современный вариант утопичес-
кого сознания: природу можно переделывать,
общество и человека можно проектировать.
Подобный вариант глубоко укоренен в евро-
пейской, по крайней мере, начиная с XVII в.,
со времени возникновения экспериментально-
го естествознания» [Лекторский 2005, 337].

Нацеленность на эффективность дея-
тельности, перманентное совершенствование
средств, направленных на освоение сил при-
роды, стали основанием не для осознанного
управления миром, а для возникновения то-
тальных форм отчуждения.  Поскольку утвер-
ждалось, что изначально развитие цивилиза-
ции, научно-технический прогресс предпола-
гает признание биологической ограниченности
индивида. Тем самым преобразующая окру-
жающий мир деятельность – это компенса-
ция несовершенства, слабости природы чело-
века [Samuels 2009, 8]. Важно отметить, что
результатом деятельности становится не со-
вершенствование «природы» людей, а созда-
ние автономного мира, который являясь со-
вокупностью результатов успешных действий,
противостоит человеку.

Индивид выступает как часть природы
и в то же время не вписывается в нее, а вы-
нужден активно приспосабливаться к окру-
жающей действительности, совершая осоз-
нанные действия. Таким образом, многооб-
разие мира редуцируется к понятию «окру-
жающая среда», а внутренняя природа чело-
века рассматривается как биологическое не-
совершенство людей, компенсируемое созна-
тельной активностью.

Акцентируем внимание на том, что ос-
нованием цивилизационного развития выступает



90

ЧУЖЕЗЕМЕЦ (ΞΈΝΟΣ): ОСМЫСЛЕНИЕ ДРУГОГО В ФИЛОСОФИИ

Logos et Рraxis. 2025. Т. 24. № 3

тезис о несовершенстве человеческой приро-
ды, следовательно, ее (природу) необходимо
преобразовать / подавлять. Тем самым дос-
тоинство и сила людей проявляются не в им-
манентном совершенствовании, а в создании
искусственного мира, который развивается по
своей имманентной логике.

Соответственно, процессы отчуждения
находятся в основании цивилизационного раз-
вития и формируют такой вид независимости,
при котором человек должен подавлять свою
внутреннею природу. «Опьянев от материаль-
ного процветания и успехов в покорении при-
роды, человек перестал считать самого себя
первой заботой – и в жизни, и в теоретичес-
ком исследовании», – пишет Э. Фромм
[Фромм 1995, 147].

Развитие цивилизации неизменно приво-
дит к противоречиям, сутью которых явля-
ется то, что, научившись производить и вла-
деть совершенными средствами, человек
утратил способность и желание брать на себя
ответственность за формулировку целей. Еще
И. Кант, анализируя логику познавательной
деятельности, показал, что теоретическое по-
знание приводит к неразрешимым противо-
речиям / антиномиям, преодолеть которые
можно только следуя этическим императи-
вам. Немецкий философ, провозгласивший,
что только человек может быть целью раз-
вития, рассматривает цель не как априорную
форму рассудка / категорию, а как идею ра-
зума. Тем самым формулировка целей пред-
полагает «иной режим сознательности» –
этический.

Между тем абсолютизация инструмен-
талистского / технократического развития, на-
правленного на достижение индивидуальной
свободы, приводит к формам отчуждения, при
которых повсеместными становятся процес-
сы деперсонализации, появление «средних
людей» (Х. Ортега-и-Гассет), «одномерных
индивидов» (Г. Маркузе). В своей работе
«Эрос и цивилизация» Г. Маркузе утвержда-
ет, что цивилизационное развитие в опреде-
ленной степени предоставляет возможность
сублимировать либидо, но при этом подавить
на глубинном уровне стремление к Танатосу
не может, а это означает, что источником раз-
вития «цивилизационных благ» является ин-
стинкт разрушения.

Так, использование природных сил,
для увеличения результативности действий
людей, дает «возможность непосредственно-
го удовлетворения своих целей именно дест-
руктивности, а не либидо. <...> И хотя именно
отвлечение деструктивности от «Я» на внешний
мир сделало возможным рост цивилизации, об-
ращенное вовне разрушение остается разру-
шением», – отмечает Г. Маркузе [Маркузе
2003, 80].

Покорение природы, независимость
от окружающей среды становятся возможны-
ми при подавлении природы человека, что, по-
сути, является агрессией против собственно-

го «Я». Таким образом, тезис о человеческой
исключительности, реализуемый в совершен-
ствовании целерациональных действий, стал
основанием для отчуждения людей от внеш-
ней природы и подавлении внутреннего есте-
ства человека.

Внешняя природа рассматривалась как
окружающая среда, предоставляющая сред-
ства для действий человека, а внутренняя
природа изначально несла в себе несовершен-
ство, которое необходимо преодолеть. Спосо-
бом преодоления становится построение ци-
вилизационного мира, представляющего собой
совокупность результатов сознательных дей-
ствий людей. Важно, что особая значимость /
мощь человека была фундирована признани-
ем несовершенства его природы.

Совершенствование
как стремление к «не-человеческому»

Целерациональная логика, ориентирую-
щаяся на успех / эффективность, неизбежно
приводит к тому, что люди видят источник
совершенства в «не-человеческом». Сам ход
цивилизационного развития приводит к обосно-
ванным сомнениям относительно исключи-
тельной роли человека, поскольку результа-
том его эффективной деятельности становит-
ся появление глобальных проблем, способных
уничтожить человечество, а стремление
к свободе выступает основанием для возник-
новения тотальных форм отчуждения.

Поэтому в условиях современного мира
особую значимость обретает задача поиска
«нового субъекта», который может/должен не
быть человеком. «Таким образом, субъект



Logos et Рraxis. 2025. Vol. 24. No. 3 91

С.В. Димитрова, Е.А. Сергодеева. Экзистенциальная усталость

в постгуманизме фрагментирован, его фраг-
менты непостоянны, сложны, а главное, не
предполагают ключевой роли Антропоса.
В этом смысле не-человеческое (животные,
машины, растения, вирусы, etc.) обретают
агентность и субъектность» [Криман 2023, 27].

Вместе с тем особой значимостью
при поиске нового субъекта обладает выяв-
ление «не-человеческого» в самом человеке.
Одним из наиболее показательных критериев
изменения человеческой сущности является
расширение экзистенциальных границ, прояв-
ляющееся в том, что определение смерти ос-
новывается на совокупности конвенций, при-
нятых научным сообществом. Экзистенциаль-
ные состояния жизни и смерти утрачивают
свою потаенность, сакральность и выводятся
из бытия в сущее, становясь продуктом ра-
ционального решения, медико-социальным
конструктом.

Распространенным становится то, что
одним из результатов эффективного развития
науки и техники становится подвижность кри-
териев, определяющих жизнеспособность но-
ворожденного и констатирующих смерть.
Следствием того, что жизнь и смерть могут
рассматриваться как совокупность конвенций
становится качественное изменение форм вза-
имодействия человека со своей биологичес-
кой жизнью. Уникальность этого взаимодей-
ствия заключается в том, что «интегральное
управление» биологической жизнью, стано-
вится «последней исторической задачей че-
ловечества» [Агамбен 2011, 93]. Это, в свою
очередь, приводит к неочевидности различия
между человеческим и «не-человеческим»:
«Может ли быть признано удовлетворитель-
ным благосостояние в такой жизни, которая
уже не может распознать себя ни как челове-
ческая, ни как животная» [Агамбен 2011, 94].

Следует отметить, что выявление и оп-
ределение сущности человека, уникальности
его природы всегда является актуальной за-
дачей. В работе Дж. Агамбена эксплициру-
ется «гуманистическая» линия развития, со-
гласно которой человек, не имея собственной
природы, находится на стыке мира божествен-
ного и животного / звериного. У человека от-
сутствует собственная природа и это ведет
к тому, что он располагается «в неопределен-
ном состоянии между небесной и земной при-

родой, в состоянии парения между животным
и человеческим, так что ему всегда прихо-
дится быть меньше и больше, чем он сам»
[Агамбен 2012, 40].

При неопределенности человеческой при-
роды закономерным становится вывод о не-
обходимости улучшения естественного состо-
яния людей, стремления к продлению жизни,
сохранению молодости, к приближению био-
логического бессмертия.

Вместе с тем стремление реализовать
подобные замыслы наглядно демонстрирует
то, что высокая степень воздействия на че-
ловека приводит к изменению его бытийного
статуса, превращая индивида в продукт вы-
сокотехнологичных действий – артефакт. По-
стулирование отсутствия у людей собствен-
ной природы не становится основанием
для свободы личности, позволяющей ей пози-
ционировать себя как созидателя и творца,
а неуклонно приводит к усилению не-челове-
ческого в человеке.

Согласно учению Агамбена «не-челове-
ческое» проявляется в высокой степени со-
впадения человека и животного, что, в свою
очередь, приводит к невозможности провес-
ти различия «между бытием и ничто, допус-
тимым и недопустимым, божественным и де-
моническим, а на их месте выступает нечто,
чему едва ли можно подобрать имя» [Агам-
бен 2012, 32–33].

Следовательно, создание идеалов «бого-
человека», «сверхчеловека» в современном
мире основывается не на духовно-волевых
усилиях самой личности, а предполагает со-
вершенствование, повышение эффективности
высокотехнологичных действий, направлен-
ных на формирование «улучшенной версии»
индивида.

Важно отметить, что значимым являет-
ся сам процесс изменений, поскольку отсут-
ствуют не только границы возможных транс-
формаций, но и исключается существование
шкал, систем координат, фиксирующих про-
исходящие трансформации. Самодостаточ-
ность, многовекторность изменений приводят
к тому, что человек понимается как изначаль-
но сборная «форма», сочетающая в себе, взаи-
модействия различных систем и сил. При этом
силы человека «не обязательно участвуют
в образовании формы-Человека, но могут



92

ЧУЖЕЗЕМЕЦ (ΞΈΝΟΣ): ОСМЫСЛЕНИЕ ДРУГОГО В ФИЛОСОФИИ

Logos et Рraxis. 2025. Т. 24. № 3

участвовать в ином составе, в иной форме»
[Козловски 1997, 160]. Незавершенность и
вечное стремления человека к преодолению
ограниченности собственного тела и сознания
в условиях современного, высокотехнологич-
ного мира увеличивает значимость «не-чело-
веческого».

Стремление найти такое предназначение
в жизни, ради которого можно было пожерт-
вовать жизнью, уступает место усилиям, на-
правленным на продление жизни, на борьбу со
смертью. Утратив все то, что могло бы про-
тивостоять смерти – веру в Бога, императив-
ность этики, понимание свободы как ответ-
ственности, – человек уповает на развитие
науки и техники. Смыслоутрата обретает фор-
мы, при которых единственной целью стано-
вится продление жизни, а «продление жизни
техническими средствами становится нерав-
ной и безнадежной борьбой со смертью. Об-
щество превращается в один большой госпи-
таль по искусственному продлению жизни
любой ценой» [Козловски 1997, 115].

Таким образом, происходит девальвации
как жизни, так и смерти. «Конец человечес-
кой исключительности имеет вполне зримые
проявления в социокультурной плоскости. Это,
во-первых, гипертрофированная визуализация
смерти, во-вторых, пандемия геронтофобии
и танатофобии; и, в-третьих, появление пост-
человеческих биотехнологий типа трансгума-
низма» [Варава 2020, 182].

Парадоксальным, или скорее закономер-
ным, становится то, что при стремлении к бес-
смертию формируется мортальная культура,
эстетизирующая смерть. Поскольку смерть
имеет подвижные границы и может порой оп-
ределяться в соответствии с принятыми кон-
венциями, она утрачивает свою сакральность,
превращаясь не только в востребованный ху-
дожественный образ, но и в продукт массо-
вой культуры.

«Без Бога нет человека!»

Процессы девальвация жизни и смерти,
размывания человеческого «не-человечес-
ким», с одной стороны, демонстрируют утра-
ту людьми их исключительного статуса, с дру-
гой стороны, делают очевидным понимание
о том, уникальность человека должна пони-

маться и проявлять иначе. Человек обретает
уникальность собственного бытия не в дея-
тельностном трансцендировании, которое ведет
к созданию автономного мира науки и тех-
ники, а в имманентном самосовершенство-
вании, направленном на возвращении к соб-
ственной природе.

Уровень независимости, достигаемый
людьми благодаря успешным действиям и со-
вершенным средствам, выступает основани-
ем для стремления к обретению свободы,
при которой проявляется онтологическая уни-
кальность человека. Исключительность че-
ловека проявляется не в бесконечных возмож-
ностях его изменений, а в фундированности
его динамики, не в количестве вариантов выбо-
ра, а в наличии оснований для его совершения.

Современный экзистенциальный кризис
есть свидетельство того, что, отказавшись
от сопричастности человеческой личности бо-
жественному началу, люди готовы отказать-
ся от своей антропологической сущности. От-
метим, что актуализация данной сопричаст-
ности и есть предназначение человека и ус-
ловие развития культуры. Современное стрем-
ление к «не-человеческому» подтверждает /
верифицирует утверждение о том, что без Бо-
га нет человека!

Сохранение антропологической сущнос-
ти, бытийной уникальности возможно только
в процессе преобразований, позволяющих че-
ловеку оставаться «равным-самому-себе»
[Козловски 1997, 111]. Созвучной сегодняш-
ней ситуации являются размышления Свя-
того Максима Исповедника о тропосах и ло-
госах. Размышляя о личностной динамике,
Святой Отец указывает на необходимость
определения границ изменений человеческой
природы.

Изменение тропосов – это предназначе-
ние человека, которое заключается в возмож-
ности уподобиться Богу, при условии сохра-
нения в себе человеческого бытия. Тем са-
мым возможность обожения актуализуется
при условии сохранения логоса, поскольку раз-
рушение / изменение последнего повлекло бы
за собой исчезновение человека.

Согласно христианскому мировоззрению
природа человека в своей изначальной даннос-
ти является совершенной, сотворенной Богом.
Следовательно, основополагающим отноше-



Logos et Рraxis. 2025. Vol. 24. No. 3 93

С.В. Димитрова, Е.А. Сергодеева. Экзистенциальная усталость

нием к человеческой природе является сохра-
нение имманентно присущего ей божествен-
ного начала. Ведь природа человека до гре-
хопадения была «совершенной и обожествлен-
ной своим ипостасным союзом с Божествен-
ной природой всецело пронизана энергиями
Божественной природы, но сохранила в неп-
рикосновенности свои естественные свойства»
[Ларше 2018, 259–260].

Перед человеком стоит задача онтоло-
гической трансформации – возвращение к Богу
после грехопадения. Однако необходимым
и достаточным условием изменения природы
является пребывание в рамках одной ипостаси.
Достичь высшего бытийного статуса – вер-
нуться к Богу может только человек. Важно
отметить, что достижение обожения позволяет
человеку обрести не свободу выбора, а иск-
лючает саму возможность совершать грех.
Свобода как самообретение выражается в воз-
можности участия в божественном бытии.

Резюмируя отметим, что современная
ситуация, выражающая себя в экзистенциаль-
ной усталости, является закономерным ито-
гом процесса современного цивилизационно-
го развития, ориентирующегося не на высшие
ценности, а на эффективность, успешность
действий. Скольжение по поверхности, безот-
ветственные скитания людей оборачивают-
ся не только утратой собственного бытия, но
и отказом от своей природной сущности,
стремлением выйти за пределы человечес-
кого. Вместе с тем современный экзистен-
циальный кризис, следует рассматривать как
необходимый этап, переживание которого де-
лает очевидным тот факт, что без Бога нет
человека.

СПИСОК ЛИТЕРАТУРЫ

Агамбен 2011 – Агамбен Дж. Homo sacer. Суверен-
ная власть и голая жизнь. М.: Европа, 2011.

Агамбен 2012 – Агамбен Дж. Открытое: Человек
и животное. М.: РГГУ, 2012.

Варава 2020 – Варава В.В. Усталость быть челове-
ком // Человек.RU. 2020. № 15. С. 180–186.

Видельбанд 2007 – Виндельбанд В. История новой
философии в ее связи с общей культурой и от-
дельными науками: в 2 т. Т. 1: От Возрожде-
ния до Просвещения. М.: Гиперборея: Куч-
ково поле, 2007.

Дери 2008 – Дери М. Скорость убегания: Кибер-
культура на рубеже веков. Екатеринбург: Уль-
тра.Культура; М.: АСТ МОСКВА, 2008.

Козловски 1997 – Козловски П. Культура постмо-
дерна: общественно-культурные последствия
технического развития. М.: Республика, 1997.

Криман 2023 – Криман А.И. Постгуманизм и со-
временное искусство: пересборкаантропо-
центристского дискурса в пространстве ви-
зуального // Наука телевидения. 2023. № 19 (3).
С. 21–41.

Ларше 2018 – Ларше Ж.-К. Исцеление духовных бо-
лезней. Введение в аскетическую традицию Пра-
вославной Церкви. Сергиев Посад: МДА, 2018.

Лекторский 2005 – Лекторский В.А. Деятельност-
ный подход: кризис или возрождение? // На-
ука глазами гуманитария. М.: Прогресс-Тра-
диция, 2005. С. 327–342.

Маркузе 2003 – Маркузе Г. Эрос и цивилизация.
Одномерный человек: исследование идеоло-
гии развитого индустриального общества М.:
АСТ, 2003.

Шеффер 2010 – Шеффер Ж.-М. Конец человечес-
кой исключительности. М.: Новое литератур-
ное обозрение, 2010.

Фромм 1995 – Фромм Э. Бегство от свободы. М.:
Прогресс, 1995.

Samuels 2009 – Samuels R. New Media, Cultural Studies,
and Critical Theory after Postmodernism.
Automodernity from Zizek to Laclau. N.Y.:
Palgrave Macmillan, 2009.

REFERENCES

Agamben Dzh., 2011. Homo Sacer. Sovereign Power
and Naked Life. Moscow, Evropa Publ.

Agamben Dzh., 2020. The Open: Man and Animal.
Moscow, RGGU, 2012.

Varava V.V. Tired of Being Human. Chelovek.RU,
no. 15, рр. 180-186.

Vindelband V., 2007. History of Modern Philosophy in
Its Connection with General Culture and
Individual Sciences: v 2 t. T. 1: Ot Vozrozhdeniya
do Prosveshheniya. Moscow, Giperboreya
Publ., Kuchkovo pole Publ.

Deri M., 2008. Escape Velocity: Cyberculture at the
Turn of the Century. Yekaterinburg, Ultra. Kultura
Publ.; Moscow, AST MOSKVA Publ.

Kozlovski P., 1997. Postmodern Culture: Socio-
Cultural Consequences of Technical Development.
Moscow, Respublika Publ.

Kriman A.I., 2023. Posthumanism and Contemporary
Art: Reassembling Anthropocentric Discourse
in the Visual Space. Nauka televideniya,
no. 19 (3), pp. 21-41.



ЧУЖЕЗЕМЕЦ (ΞΈΝΟΣ): ОСМЫСЛЕНИЕ ДРУГОГО В ФИЛОСОФИИ

Logos et Рraxis. 2025. Т. 24. № 3

Information About the Authors

Svetlana V. Dimitrova, Doctor of Sciences (Philosophy), Professor, Department of Philosophy
and Theory of Law, Volgograd State University, Prosp. Universitetsky, 100, 400062 Volgograd, Russian
Federation, sve-dimitrova@yandex.ru, https://orcid.org/0000-0003-4962-0692

Elena A. Sergodeeva, Doctor of Sciences (Philosophy), Professor, Department of Philosophy
and Ethnology, North-Caucasus Federal University, Pushkina St, 1, Bld. 20, 355009 Stavropol, Russian
Federation, sergodeewa2014@yandex.ru, https://orcid.org/0000-0002-2076-1988

Информация об авторах

Светлана Васильевна Димитрова, доктор философских наук, профессор кафедры философии
и теории права, Волгоградский государственный университет. просп. Университетский, 100, 400062
г. Волгоград, Российская Федерация, sve-dimitrova@yandex.ru, https://orcid.org/0000-0003-4962-0692

Елена Александровна Сергодеева, доктор философских наук, профессор кафедры фило-
софии и этнологии, Северо-Кавказский федеральный университет, ул. Пушкина, 1, корп. 20, 355009
г. Ставрополь, Российская Федерация, sergodeewa2014@yandex.ru, https://orcid.org/0000-0002-2076-1988

Larshe Zh.-K., 2018. Healing of Spiritual Diseases.
An Introduction to the Ascetic Tradition of the
Orthodox Church. Sergiev Posad, MDA.

Lektorskij V.A., 2005. The Activity Approach: Crisis or
Rebirth? Nauka glazami gumanitariya .
Moscow, Progress-Traditsiya Publ., pp. 327-342.

Marcuse G., 2003. Eros and Civilization. One-
Dimensional Man: A Study of the Ideology of
Advanced Industrial Society. Moscow, AST Publ.

Sheffer Zh., 2010. The End of Human Exceptionality.
Moscow,  Novoe literaturnoe obozren ie
Publ.

Fromm E., 1995. Escape from Freedom. Moscow,
Progress Publ.

Samuels R., 2009. New Media, Cultural Studies, and
Critical Theory after Postmodernism.
Automodernity from Zizek to Laclau. New York,
Palgrave Macmillan.


