
Logos et Рraxis. 2025. Vol. 24. No. 3 75


Ш

иш
ко

в А
.В

., 2
02

5
ЧУЖЕЗЕМЕЦ (ΞΈΝΟΣ): ОСМЫСЛЕНИЕ ДРУГОГО В ФИЛОСОФИИ



www.volsu.ru

DOI: https://doi.org/10.15688/lp.jvolsu.2025.3.9

UDC 1(165+18) Submitted: 06.08.2025
LBC 87.22+87.8 Accepted: 02.09.2025

HOW DO WE KNOW NON-HUMAN OTHERS?
OOO, ANTHROPOMORPHISM, AND THE STANISLAVSKI’S SYSTEM

Andrey V. Shishkov
Russian State University for Humanities, Moscow, Russian Federation

Abstract. The article is dedicated to the search for ways of knowing non-human entities (non-human living
beings, things, technologies) within the context of the contemporary philosophical non-human turn. The author
proceeds from the problem: how can we speak of non-humans without turning them into a semblance of humans?
The basis for the answer is provided by Object-Oriented Ontology (OOO) – a school of thought in post-continental
philosophy proposed by Graham Harman and developed in the works of his followers (T. Morton, I. Bogost et al.),
which insists on breaking the correlation between the object and human thought about it. According to OOO, real
objects are fundamentally withdrawn from direct access, and therefore their cognition requires indirect approaches.
One such approach becomes aesthetic perception, understood as a performative act – a theatricality of cognition,
in Harman’s terms. Drawing an analogy with Stanislavski’s system, the author describes this cognition as “performing
the role” of a non-human other. This process is examined through the lens of Brian Massumi’s concept of play as
a “zone of indiscernibility” and Graham Harman’s notion of “allure.” Anthropomorphism – the traditional attribution
of human characteristics to the non-human – plays an important role in this process, becoming one variant of aesthetic
cognition. Relying on the ideas of Jane Bennett, the author demonstrates that anthropomorphism, as an aesthetic
and playful practice, is not a cognitive error or a form of anthropocentrism. This approach can have practical
applications in issues such as the rights of nature (cases in New Zealand, Ecuador, and Colombia), where
anthropomorphic rhetoric is used to include non-human natural objects within the legal framework. Thus, the article
proposes an aesthetic-performative model of cognition that overcomes the limitations of anthropocentrism
and correlationism. This approach not only opens up new epistemological possibilities but also has important
implications for ecological ethics and law, fostering more responsible and equitable relationships between humans
and the non-human world.

Key words: anthropomorphism, Brian Massumi, Graham Harman, Jane Bennett, Object-Oriented Ontology,
non-human turn, Timothy Morton, aesthetics.

Citation. Shishkov A.V. How Do We Know Non-Human Others? OOO, Anthropomorphism,
and the Stanislavski’s System. Logos et Praxis, 2025, vol. 24, no. 3, pp. 75-86. (in Russian). DOI: https://doi.org/
10.15688/lp.jvolsu.2025.3.9

УДК 1(165+18) Дата поступления статьи: 06.08.2025
ББК 87.22+87.8 Дата принятия статьи: 02.09.2025

КАК МЫ ПОЗНАЕМ НЕЧЕЛОВЕЧЕСКИХ ДРУГИХ?
ООО, АНТРОПОМОРФИЗМ И СИСТЕМА СТАНИСЛАВСКОГО

Андрей Владимирович Шишков
Российский государственный гуманитарный университет, г. Москва, Российская Федерация

Аннотация. Статья посвящена поиску способов познания нечеловеческих сущих (нечеловеческих жи-
вых существ, вещей, технологий) в контексте современного философского поворота к нечеловеческому
(nonhuman turn). Автор исходит из проблемы: как говорить о не-людях, не превращая их в подобие человека?
Основой для ответа служит объектно-ориентированная онтология (ООО) – направление пост-континенталь-
ной философии, предложенное Грэмом Харманом и развитое в работах его последователей (Т. Мортон,
И. Богост и др.), которое настаивает на разрыве корреляции между объектом и человеческим мышлением



76

ЧУЖЕЗЕМЕЦ (ΞΈΝΟΣ): ОСМЫСЛЕНИЕ ДРУГОГО В ФИЛОСОФИИ

Logos et Рraxis. 2025. Т. 24. № 3

о нем. Согласно ООО реальные объекты принципиально изъяты из прямого доступа, и потому их познание
требует непрямых подходов. Одним из таких подходов становится эстетическое восприятие, понимаемое
как перформативный акт – театральность познания, по Харману. Проводя аналогию с системой Станислав-
ского, автор описывает такое познание как «исполнение роли» нечеловеческого другого. Этот процесс рас-
сматривается через призму концепции игры как «зоны неразличимости» Брайана Массуми и понятия «ал-
люра» Грэма Хармана. Важную роль в этом процессе играет антропоморфизм – традиционное уподобле-
ние нечеловеческого человеческому. Одним из вариантов эстетического познания становится антропомор-
физм. Автор, опираясь на идеи Джейн Беннетт, показывает, что антропоморфизм, будучи эстетической
и игровой практикой, не является ошибкой мышления или формой антропоцентризма. Этот подход может
иметь практическое применение в таких вопросах как права природы (кейсы Новой Зеландии, Эквадора,
Колумбии), где антропоморфная риторика используется для включения нечеловеческих природных объек-
тов в правовое поле.Таким образом, статья предлагает эстетико-перформативную модель познания, которая
преодолевает ограничения антропоцентризма и корреляционизма. Такой подход не только открывает новые
эпистемологические возможности, но и имеет важные последствия для экологической этики и права, спо-
собствуя формированию более ответственных и равноправных отношений между человеком и нечеловечес-
ким миром.

Ключевые слова: антропоморфизм, Брайан Массуми, Грэм Харман, Джейн Беннетт, объектно-ориен-
тированная онтология, поворот к нечеловеческому, Тимоти Мортон, эстетика.

Цитирование. Шишков А. В. Как мы познаем нечеловеческих других? ООО, антропоморфизм и система
Cтаниславского // Logos et Praxis. – 2025. – Т. 24, № 3. – С. 75–86. – DOI: https://doi.org/10.15688/lp.jvolsu.2025.3.9

30 января 2025 г. власти Новой Зеландии
признали за горой Таранаки (Taranaki Maunga),
2518-метровым стратовулканом, располагаю-
щемся на юго-западной оконечности Север-
ного острова, права равные человеческим.
Гора стала третьим природным объектом,
получившим статус юридического лица.
В 2014 г. такие права получил лес Уревера
(Te Urewera), а в 2017 г. – река Уайнгануи
(Whanganui Iwi). В 2024 г. король новозеланд-
ских маори Тухеитиа Паки Те Фероферо VII
также выступил с инициативой наделить че-
ловеческими правами китов.

В специальном билле о реке Уангануи
[Te Awa Tupua ... web] говорится, что власти
страны признают за речной долиной статус
лица, обладающего «собственными ценностя-
ми, правами и голосом». В качестве субъек-
та права выступает «неделимое и живое це-
лое, включающее в себя реку Уангануи и ее
притоки от гор до моря и включающее в себя
все ее физические и метафизические элементы».
Права реки Уаингануи в органах власти пред-
ставляет специальный совет, который назван
«человеческим лицом» реки.

Новая Зеландия не единственный пример
страны, включившей в свое правовое поле
права природы. В ст. 71 Конституции Эквадо-
ра 2008 г. говорится, что «природа… имеет
право на уважение, сохранение и регенерацию
своих жизненных циклов, структуры, функций

и эволюционных процессов» [Ecuador’s
Constitution … web]. В 2016 г. Конституцион-
ный суд Колумбии предоставил права чело-
века реке Атрато [Atrato River …web]. Отли-
чие этих кейсов от природоохранного законо-
дательства других стран заключается в при-
менении к ним дискурса прав человека.

Правовое закрепление равных челове-
ческим прав за природными объектами – это
признак перемены мышления, получившей на-
звание поворот к нечеловеческому (non-
human turn). Этот поворот представляет со-
бой один из главных трендов современной
мысли, реализующийся в таких областях че-
ловеческого знания как философия, соци-
альные и гуманитарные науки, психология,
медицина, кибернетика, технология и т. д.
Под этим зонтичным понятием собраны кон-
цепции, теории, методы и подходы, радикаль-
но переосмысляющие место и отношение че-
ловека к нечеловеческим другим (живым су-
ществам, материальным вещам и технологи-
ям, цифровым объектам и др.).

Вместе с тем перед философами, кон-
цептуализирующими этот поворот, возникает
проблема: возможна ли и как должна выгля-
деть неантропоцентрическая перспектива,
в которой нечеловеческие другие, перефрази-
руя Жака Деррида, не будут рассматривать-
ся еще одной версией людей 1. Ведь, как спра-
ведливо отмечает Джейн Беннетт, не так-то



Logos et Рraxis. 2025. Vol. 24. No. 3 77

А.В. Шишков. Как мы познаем нечеловеческих других?

просто ответить на возражение: «Не являет-
ся ли тот, кто возводит всю эту (не-антропо-
центрическую. – А. Ш.) философию пульси-
рующей материи 2, в конце концов, говорящим
и сознающим себя человеком?» [Беннетт
2018, 154].

В статье мы рассмотрим ответы, которые
дают объектно-ориентированная онтология,
а также смежные с ней теории – одни из подхо-
дов, попадающие «под зонтик» non-human turn.

Поворот к нечеловеческому
как тренд современной мысли

Мысль модерна поставила человека
в центр всех мировых процессов и сделала
его мерилом всех вещей, в том числе и в по-
знании окружающего мира. Это мерило
после «кантовской революции» стало опреде-
лять мир в тесной корреляции с человечес-
ким мышлением о нем. Своеобразной верши-
ной этих антропоцентричных подходов стали
феноменология и экзистенциальная философия,
в которых, впрочем, уже можно было найти
зачатки будущего снятия антропоцентризма
(например, в философии М. Хайдеггера). Под-
ходы, собранные под рамкой постмодернист-
ской и постструктуралистской философии,
предложили попытки децентрации человечес-
кой перспективы через антигуманистическую
оптику, подвергавшую критике традиционный
гуманизм как метафизическое и идеологичес-
кое предприятие (Л. Альтюссер, М. Фуко и др.).

Однако, как утверждают редакторы
знакового сборника «Спекулятивный пово-
рот» (2011), Леви Брайант, Ник Срничек
и Грэм Харман, «при всем хваленом антигу-
манизме» мыслители таких направлений кон-
тинентальной философии как феноменология,
структурализм, постструктурализм, деконст-
рукция и постмодернизм «дают нам не столько
критику места человечества в мире, сколько
критику замкнутого на себе картезианского
субъекта» [Bryant, Srnicek, Harman 2011, 3].
Они остаются антропоцентричными в своей
основной установке, в которой реальность
предстает «коррелятом человеческого мыш-
ления» [Bryant, Srnicek, Harman 2011, 3]. Квен-
тин Мейясу назвал ее корреляционизмом,
а Грэм Харман – философией человеческого
доступа (см. ниже).

Поворот к нечеловеческому в мышлении
о человеке и мире связан с «обнаружением»
автономии и влияния нечеловеческих других
на жизнь людей. В доказательство можно при-
вести слова редактора сборника «Поворот
к нечеловеческому» (2015), американского те-
оретика новых медиа Ричарда Грасина:

Учитывая, что почти каждая проблема, с ко-
торой мы сталкиваемся в XXI в., подразумевает
взаимодействие с не-людьми (nonhumans) – от из-
менения климата, засухи и голода до биотехноло-
гий, интеллектуальной собственности и неприкос-
новенности частной жизни, геноцида, терроризма
и войны, – кажется, сейчас настало самое время
обратить наше будущее внимание, ресурсы и энер-
гию на не-людей в широком понимании. Даже но-
вая парадигма антропоцена, в которой человек на-
зван доминирующим фактором влияния на климат
со времен индустриализма, принадлежит к «нече-
ловеческому повороту», признавая, что людей те-
перь нужно понимать как климатические или гео-
логические силы на планете, которые действуют так
же, как и не-люди, независимо от человеческой
воли, убеждений или желаний [Grusin 2015, VII].

Подходы, составляющие это направле-
ние мысли и практик, направлены «на децент-
рацию человека в пользу поворота к нечело-
веческому, понимаемому по-разному в терми-
нах животных, аффективности, тел, органичес-
ких и геофизических систем, материальности
или технологий» [Grusin 2015, VII]. К числу
направлений, входящих в поворот к нечелове-
ческому, Грасин [Grusin 2015, VIII–IX] отно-
сит следующие:

– акторно-сетевая теория, в частности
проект технической медиации, нечеловечес-
кой агентности и политики вещей Бруно Ла-
тура, который он формулировал на протяже-
нии всей своей карьеры;

– теория аффекта, как в ее философских
и психологических проявлениях, так и в том виде,
в каком она была мобилизована квир-теорией;

– исследования животных (animal studies),
развитые в работах Донны Харауэй и др., про-
екты по защите прав животных и более общая
критика видовой дискриминации;

– теория ассамбляжа Жиля Делеза, Ма-
нуэля Деланды, Латура и др.;

– новые науки о мозге (new brain
sciences), такие как нейронаука, когнитивные
науки и искусственный интеллект;



78

ЧУЖЕЗЕМЕЦ (ΞΈΝΟΣ): ОСМЫСЛЕНИЕ ДРУГОГО В ФИЛОСОФИИ

Logos et Рraxis. 2025. Т. 24. № 3

– новый материализм в феминизме, фи-
лософии и марксизме;

– новая теория медиа, особенно если она
уделяет пристальное внимание техническим
сетям, материальным интерфейсам и вычис-
лительному анализу;

– разновидности спекулятивного реализ-
ма, включая объектно-ориентированную фи-
лософию, неовитализм и панпсихизм;

– теория систем, в ее социальных, тех-
нических и экологических проявлениях.

Объектно-ориентированная онтология

Объектно-ориентированная онтология
(далее – ООО) – теория и школа мысли, по-
явившаяся в американской пост-континен-
тальной философии на рубеже тысячелетий,
благодаря работам американского философа
Грэма Хармана (р. 1968). Первые тезисы
объектно-ориентированной философии (онто-
логия в названии появилась лишь в 2009 г.) Хар-
ман сформулировал еще в 1997 г. во время
работы над своей докторской диссертацией,
посвященной философии М. Хайдеггера.
В 2007 г. он вместе с французским филосо-
фом Квентином Мейясу и британцами – Иэном
Хэмилтоном Грантом и Рэем Брасье, дали
начало новому интеллектуальному движению,
получившему название «спекулятивный реа-
лизм». Впоследствии движение распалось
на ряд самостоятельных направлений, часть
из которых перестала себя ассоциировать
со спекулятивным реализмом (Р. Брасье,
К. Мейясу). Среди оставшихся направлений
ООО по сей день сохраняет интеллектуаль-
ное и организационное лидерство.

В 2009–2010 гг. к ООО присоединились
британский философ и эко-критик Тимоти
Мортон, американский философ и геймдизай-
нер Иэн Богост и американский философ-де-
лезианец Леви Брайант (последний спустя
несколько лет стал развивать самостоятель-
ное направление – машинно-ориентированная
онтология). Сегодня у ООО есть немало но-
вых последователей (А. Кляйнхеренбринк,
Н. Янг, Дж. Вивальди, Т. Уискомб, А. Шиш-
ков и др.) и, как их называет Харман, «попут-
чиков» – философов, чьи идеи близки к объек-
тно-ориентированному подходу, но отличают-
ся в некоторых важных моментах (Дж. Бен-

нетт, Т. Гарсия и др.). Наиболее развернутое
изложение идей ООО содержится в работах
Г. Хармана «Партизанская метафизика»
(2005), «Четвероякий объект» (2011), «Объек-
тно-ориентированная онтология» (2018);
Т. Мортона «Гиперобъекты» (2013), «Реалис-
тическая магия» (2013); Л. Брайанта «Демок-
ратия объектов» (2011); И. Богоста «Чужая
феноменология» (2012).

Как это становится понятно из названия,
объектно-ориентированная философия / онто-
логия уделяет приоритетное внимание объек-
там, которые существуют независимо от того,
мыслит их человек или нет. Харман считает,
что как объект можно рассматривать что угод-
но, он не обязан быть материальным, види-
мым и вообще мыслимым. С точки зрения
Хармана, у человека нет привилегированного
доступа к другим объектам: «Отношение че-
ловека к пыльце, кислороду, орлам или вет-
ряным мельницам ничем не отличается от
взаимодействия этих объектов друг с дру-
гом» [Harman 2005, 1]. Именно эта установка
делает ООО не-антропоцентрическим подхо-
дом и частью поворота к нечеловеческому.

ООО критикует предшествующую ей
философию за корреляционизм. Предложив-
ший этот термин К. Мейясу описывает им
такую философскую установку, согласно ко-
торой «мы можем иметь доступ только к кор-
реляции между мышлением и бытием, но ни-
когда к чему-то одному из них в отдельнос-
ти»; «корреляционизм состоит в дисквалифи-
кации любых попыток рассмотрения сфер
субъективного и объективного независимо
друг от друга» [Мейясу 2015, 11]. Харман
формулирует суть корреляционизма следую-
щим образом: «Невозможно мыслить мыш-
ление или мир отдельно друг от друга, по-
скольку они всегда рассматриваются как пара,
существующая лишь во взаимной корреля-
ции» [Харман 2020, 41]. Прежде чем появил-
ся термин «корреляционизм», Харман назы-
вал такую установку философией человечес-
кого доступа (philosophy of human access),
к ней он относил направления континенталь-
ной и аналитической философии, «чей основ-
ной интерес заключается не в объектах, а в че-
ловеческом доступе к ним» [Harman 2005, 1].

Другой ключевой принцип ООО связан
с обнаружением двух принципиальных разло-



Logos et Рraxis. 2025. Vol. 24. No. 3 79

А.В. Шишков. Как мы познаем нечеловеческих других?

мов в познании объектов. Первый связан с раз-
личением двух сфер, в которых мы имеем дело
с объектами: чувственной и реальной. Любые
реальные объекты (далее – РО) 3, согласно
ООО, изъяты (withdraw) из прямого доступа
друг друга и вообще – прямых отношений.
Это изъятие, впрочем, «не обозначает ника-
кого беспричинного мистического исчезнове-
ния вещей из имманентного пространства,
это просто еще один способ сказать, что фор-
ма может существовать только в одном мес-
те; она не может быть перемещена – в созна-
ние или куда-то еще, – не будучи переведенной
(translated) во что-то совершенно отличающе-
еся от того, чем она была» [Харман 2020, 190].

Взаимодействие между реальными объек-
тами всегда опосредовано тем, что Харман на-
зывает чувственным объектом (далее – ЧО).
Чувственные объекты возникают в сфере вос-
приятия, которую в случае человека можно
соотнести со сферой феноменального опыта,
сознанием и т. д. Они представляют собой
«чувственные карикатуры» на реальные
объекты, стоящие за ними. Наблюдатель, ви-
дящий перед собой дерево, взаимодействует
с реальным деревом не напрямую, а через
образ, возникающий в его сознании (сфере
феноменального опыта) на основании сенсор-
ных данных, мыслительных процедур, памя-
ти и т. д. Даже прикасаясь к нему, он взаимо-
действует с ним опосредованно: между реаль-
ным деревом и чувственным всегда есть це-
почка передачи осязательных ощущений. По-
скольку взаимодействие реальных объектов
происходит посредством чувственных, меж-
ду ними возникает непрямая, или замещаю-
щая (vicarious), причинность.

Здесь необходимо развеять одно из са-
мых распространенных заблуждений относи-
тельно ООО: реальный объект – это не кан-
товская вещь-в-себе, поскольку он не изъят
из познания полностью. К нему нет только
прямого доступа, но есть опосредованный.
Аналогом вещи-в-себе можно назвать особый
тип реальных объектов, который Л. Брайант
назвал темными [Bryant 2014, 116], а Г. Хар-
ман – дремлющими [Harman 2010, 311]. Эти
объекты изъяты из всех, а не только из пря-
мых отношений.

Второй разлом связан с различением
единства объекта и множественности в его

восприятии. Этот разлом, по словам Харма-
на, обнаруживает еще Э. Гуссерль в своей
теории интенциональных объектов. Интенци-
ональный, или чувственный (в терминологии
Хармана), объект не сводится к набору его
качеств, он существует как единое целое, ос-
тающееся самотождественным, несмотря
на многообразие его восприятий, каждое из ко-
торых представляет собой конкретный аспект
объекта – набросок (Abschattung). Харман
пишет: «Интенциональные объекты всегда
даны избыточно, будучи покрытыми слоем
привходящих свойств, которые могут быть
удалены без того, чтобы сам объект изменил
свою идентичность для нас» [Харман 2015, 34].
Эти свойства или качества он называет чув-
ственными, или акцидентальными, качества-
ми (далее – ЧК).

Харман обращает также внимание, что
напряжение между чувственными объектами
и чувственными качествами – не единственное:

Чувственные пес, сосна и маяк различаются
между собой не только лишь потому, что различа-
ются их переменчивые акциденции. Удаляя этот
поверхностный шум посредством метода эйдети-
ческой вариации Гуссерля, мы всякий раз получа-
ем не одно и то же бессвойственное единство для
каждого чувственного объекта... Нет, мы достига-
ем того, что Гуссерль называет эйдосом объекта
[Харман 2015, 36].

Эйдос объекта не доступен непосред-
ственно в опыте как акциденция, он постига-
ется с помощью рассудка в результате так
называемом категориального созерцания
(идеации). При этом, «эйдетические свойства
какого бы то ни было объекта не могут быть
проявлены при помощи рассудка – их можно
достичь лишь окольным путем аллюзии»
[Харман 2015, 37]. Такие свойства или каче-
ства Харман называет реальными или эйде-
тическими (далее – РК).

Все вместе РО, ЧО, РК и ЧК представ-
ляют собой «полюса» четвероякого объекта,
который представляет собой модель любого
объекта, вступающего в отношения с други-
ми объектами. Реальный объект воспринима-
ется через чувственный, при этом оба обла-
дают качествами или свойствами. Учитывая
антикорреляционистскую установку, Харман
распространяет эту модель на любые объекты,



80

ЧУЖЕЗЕМЕЦ (ΞΈΝΟΣ): ОСМЫСЛЕНИЕ ДРУГОГО В ФИЛОСОФИИ

Logos et Рraxis. 2025. Т. 24. № 3

спекулятивно предполагая у них сферу, анало-
гичную (но не тождественную) сфере воспри-
ятия. При этом он не сторонник панпсихизма
и называет свой подход полипсихизмом [Хар-
ман 2015, 121–124]: каждый объект воспри-
нимает другой объект своим уникальным спо-
собом, о котором нам ничего не известно. Не
существует никакой общей сферы чувствен-
ного или реального: «Чувственное – это то, что
существует лишь по отношению к восприни-
мающему, а реальное – все, что изъято из это-
го отношения» [Харман 2015, 111].

Напряжения между полюсами четверо-
якого объекта также имеют смысл, они дают
представление о фундаментальных онтоло-
гических категориях: РО – РК – указывает
на категорию сущности объекта, РО – ЧК –
на пространство 4, ЧО – РК – на эйдос, ЧО – ЧК
– на время. Сочетания полюсов четвероякого
объекта Харман называет онтографией.

Грэм Харман резюмирует основные
принципы ООО следующим образом:

(1) Всем объектам должно быть уделено рав-
ное внимание, будь они человеческими, нечелове-
ческими, природными, культурными, реальными
или вымышленными.

(2) Объекты не тождественны своим свой-
ствам, но находятся в напряженных с ними отно-
шениях, именно эта напряженность отвечает за вся-
кое происходящее в мире изменение.

(3) Объекты бывают только двух видов:
реальные объекты, которые существуют незави-
симо от того, влияют ли они в данный момент
на что-либо еще, и чувственные объекты, которые
существуют только в отношениях к каким-либо
реальным объектам.

(4) Реальные объекты не могут быть связаны
друг с другом напрямую, но лишь косвенно, че-
рез чувственный объект.

(5) Свойства объектов опять-таки бывают двух
видов: реальные и чувственные.

(6) Эти два вида объектов и два вида качеств
образуют четыре базовых сочетания, рассматри-
ваемых ООО как начала времени и пространства,
а также еще двух тесно с ними связанных терми-
нов, известных как сущность и эйдос.

(7) Наконец, ООО считает, что философия,
как правило, куда теснее связана с эстетикой, чем
с математикой или естествознанием [Харман
2021, 13–14].

Последний пункт заслуживает отдельно-
го рассмотрения.

«Эстетика –
корень всякой философии»

Роль эстетики в ООО далеко выходит
за пределы одной из рубрик систематической
философии, становясь ключевым способом
непрямого доступа к реальным объектам.
Для Хармана – это буквально «корень всякой
философии» 5; начало любого философского
размышления. Харман и Мортон в своих ра-
ботах уделяют искусству одно из централь-
ных мест. В свою очередь представители мира
искусства отвечали философам взаимностью,
приглашая их в качестве экспертов и вовле-
кая в свои проекты.

Уже в «Партизанской метафизике» (2005)
Харман начал разрабатывать свою теорию
метафоры, оттолкнувшись от работ Х. Орте-
ги-и-Гассета. Новый испульс в разработке
объектно-ориентированной эстетики связан
с обращением к трудам американских арт-
критиков Клемента Гринберга и Майкла Фрида.
Наметившиеся в ряде статей 2014 г. подходы
получили свое развитие в главах, посвященных
эстетике «Сломанного молотка Данте» (2016),
главе 2 «Объектно-ориентированной онтологии»
(2018) и книге «Искусство и объекты» (2020).
Мортон развивал эстетику ООО в тесной связ-
ке с экологической критикой в таких работах,
как «Гиперобъекты» (2013), «Реалистическая
магия» (2013), «Темная экология» (2016), «Все
искусство экологично» (2021) и др.6

Главную особенность взгляда Хармана
на объекты искусства можно выразить фра-
зой: «Все искусство – театрально». Это озна-
чает, что объект искусства (в том числе ли-
тературная метафора) как реальный объект
изъят из прямого доступа и зритель должен
занять его место и его исполнить (perform):
«По этой причине произведения искусства
представляют собой соединения, состоящие
из арт-объекта и зрителя» [Harman, Principe
2023, 1365]. Мортон выразил эту театраль-
ность по-своему. Для него все искусство –
экологично, потому что «художественный опыт
служит моделью того сосуществования, ко-
торого хочет добиться экологическая этика
и политика в отношениях между людьми и не-
людьми» [Morton 2021, 10–11].

Харман подходит к эстетике из перспек-
тивы своей модели четвероякого объекта,



Logos et Рraxis. 2025. Vol. 24. No. 3 81

А.В. Шишков. Как мы познаем нечеловеческих других?

пытаясь понять, где располагается эстетический
опыт между двумя разломами в познании
объектов. Согласно его подходу, искусство –
это напряжение между реальным объектом
и чувственными качествами [Харман 2023, 72].
Но в этом напряжении присутствует один важ-
ный элемент – театральность.

Вот как он объясняет работу метафоры
«кипарис подобен пламени», которую находит
в одной из ранних работ Х. Ортеги-и-Гассета:

По определению кипарис в метафоре –
это не кипарис из повседневного опыта, но ки-
парис в своей осуществляющейся внутренней сути:
недоступный кипарис-в-себе. Однако этот кипарис
en soi не может присутствовать в метафоре боль-
ше, нежели в мышлении или восприятии. Даже са-
мая большая армия прекрасных метафор не смог-
ла бы представить исчерпывающее число аллюзий
на кипарис в его внутренней жизни. Тем не менее
поскольку объекты и качества для ООО всегда идут
вместе, метафора работает только потому, что пла-
мя-качества каким-то образом сплавились с объек-
том, а не просто с непостижимой пустотой, в кото-
рой ранее находился кипарис. Таким образом, ос-
тается только один вариант, который нам предстоит
принять, даже если последствия на первый взгляд
кажутся странными. Ведь если реальный кипарис
так же отсутствует в метафоре, как и в мышлении
и восприятии, то все же есть один реальный объект,
который никогда не исчезает из нашего художествен-
ного опыта: это мы сами. Да, именно мы сами за-
мещаем отсутствующий кипарис, поддерживая его
свежеприобретенные пламя-качества.

<…>
Как бы странно это ни звучало, но существует

одна профессиональная сфера, где все это уже ста-
ло давно привычным делом. Это актерское мастер-
ство, где знаменитая система Константина Станис-
лавского исходит из того, что нужно постараться
стать изображаемым объектом настолько полно, на-
сколько это вообще возможно [Харман 2021, 82–83].

Таким образом, метафора оказывается
«вариантом перформативного искусства»
[Харман 2023, 169]. Впрочем, любой другой
род искусства и эстетического опыта в це-
лом, по Харману, также обладает перформа-
тивностью:

Подобный перформанс не исполняется в слу-
чаях буквального знания, поскольку тогда объект
не исчезает со сцены, а потому и нет потребности
в замещении. Эстетические феномены отличают-
ся от другого опыта тем, что зрителя призывают –
если только он слышит зов, то есть если мы хотя бы

частично убеждены произведением искусства – за-
нять место отсутствующего объекта и поддержать
качества, которые были приписаны ему лишь с не-
которой долей убедительности [Харман 2023, 169].

Если буквальное познание работает
с чувственными объектами и чувственными
качествами, а категориальное созерцание
(идеация) – с чувственными объектами и ре-
альными качествами, то эстетика становит-
ся одним из способов непрямого доступа к ре-
альным объектам. Оно совершается через
перформативное переживание чувственных
качеств замещенного реального объекта. Эс-
тетическое познание «ближе всех» подбира-
ется к реальным объектам, и поэтому эстетика
становится корнем реалистической философии.

Становясь универсальным онтологическим
принципом, эстетика входит и в область этики.
Харман приводит в пример мнение своего на-
учного руководителя в магистратуре, изве-
стного американского феноменолога Альфон-
со Лингиса, о том, что неприемлемо запивать
дорогой шоколад кока-колой или слушать поп-
музыку в наушниках в древнем храме в Кио-
то во время прекрасного снегопада [Харман
2021, 67–68]. Он рассуждает об этом в кон-
тексте неуважительного отношения к нечело-
веческим объектам (таким как шоколад, храм
или снегопад), но невозможно не увидеть в
этом первичность эстетической составляю-
щей. Впрочем, на уровне бытового языка эта
связь этики с эстетикой уже давно известна по
фразе: «Он(а) поступил(а) некрасиво».

Игра, стиль, аллюр

Харман не поясняет, как устроена ме-
ханика «актерской игры» в театральности
эстетического познания. Чтобы это прояс-
нить обратимся к философу, представляю-
щему другое направление non-human turn, –
канадскому  пост-делезианцу Брайану Массуми.

Массуми рассматривает игру как воз-
никновение делезианской «зоны неразличимо-
сти» – ситуации, в которой, по его словам,
не работает закон исключенного третьего:

Модус абстракции, производимый в игре,
не уважает закон исключенного третьего. Его логи-
ка – это логика взаимного включения. Две разные
логики задействованы в этой ситуации; обе при-
сутствуют в их различии и соучаствуют в перфор-



82

ЧУЖЕЗЕМЕЦ (ΞΈΝΟΣ): ОСМЫСЛЕНИЕ ДРУГОГО В ФИЛОСОФИИ

Logos et Рraxis. 2025. Т. 24. № 3

мативной зоне неразличимости. Бой и игра 7 схо-
дятся вместе, и их схождение порождает третий эле-
мент. Есть одно, второе – и включенное третье их
взаимного влияния [Массуми 2019, 15].

Ребенок, играющий в тигра, – это все еще
человеческий ребенок, но в рамках этой игры –
уже тигр. Мы понимаем, что он – ненастоя-
щий тигр, но его игровая «природа» уже зве-
риная, и, если мы хотим, чтобы игра продол-
жалась, мы должны принимать это превраще-
ние как реальное. Эту реальность поддержи-
вает единство действия.

Игру от не-игры отличает стиль жестов:
«В игре ты не кусаешь, а покусываешь» [Мас-
суми 2019, 14]. Она прекращается, когда зона
неразличимости разрушается. Во-первых, ког-
да игрок иронически отделяет себя от своей
роли в игре, расщепляя тем самым единство
действия (выпадает из игры, остается невов-
леченным). Во-вторых, когда игрок полностью
отождествляет себя с игровой ролью, принима-
ет ее буквально, стирая различия между игро-
вым и неигровым (заигрывается). В первом
случае участник игры отказывается кусать
вообще, во втором – кусает по-настоящему.

Опыт игры – это эстетический опыт,
и в его основе лежит та же самая театраль-
ность, в которой один реальный объект испол-
няет роль другого реального объекта, пере-
живая его чувственные качества. Разруше-
ние игры соответствует буквальному понима-
нию, в котором не происходит замещения ре-
ального объекта. В случае, когда игрок заиг-
рывается, он буквально становится другим ре-
альным объектом – «сплавляется» с ним,
в то время как в игре он не «сплавляется»
с игровой ролью, а поглощается ею. Как пи-
шет Харман про эстетический опыт, поглощен-
ность позволяет зрителю и произведению ис-
кусства оставаться «разными и отделяемы-
ми друг от друга» [Харман 2023, 166]. В кон-
це концов, поглощенность у Хармана рассмат-
ривается как синоним театральности, которую
в свою очередь можно сопоставить с игровой
зоной неразличимости.

Стилистический разрыв между играю-
щим и его ролью можно попробовать описать
через аллюр – понятие ООО, впервые пред-
ложенное Харманом еще в «Партизанской ме-
тафизике» (2005) и развитое затем в других
работах:

Разрыв между чувственно воспринимаемым
объектом и его качеством мы называем «аллюром».
Этот термин подчеркивает ошеломляющий эмо-
циональный эффект, часто сопровождающий это
событие в глазах людей, и также подразумевает «ал-
люзию», ведь аллюр просто создает аллюзию на-
объект, не делая его внутреннюю жизнь непосред-

ственно присутствующей [Харман web].

Аллюр позволяет различать объект и его
качества, при этом он указывает на реальный
объект, который не присутствует непосред-
ственно. Харман обнаруживает аллюр в ме-
тафоре, юморе и красоте. Последнее особен-
но важно для нашего исследования:

Есть бесчисленные примеры аллюра. В слу-
чаях красоты объект – не итоговая сумма цветов
и пропорций на его поверхности, но род души,
оживляющей эти черты изнутри и вводящей свиде-
теля в состояние головокружения или даже загип-
нотизированности [Харман web].

Эту загипнотизированность в более поздней
работе Харман и называет поглощенностью.
В концепции игры Массуми аллюру соответству-
ет стиль жеста, с помощью которого игрок раз-
личает себя и качества, относящиеся к своей
роли. Именно аллюр отвечает за то, что погло-
щенный игрой щенок покусывает, а не кусает, а
человеческий ребенок ведет себя по-тигриному.

Антропоморфизм
versus антропоцентризм

Один из основных способов познания
нечеловеческих других – это их антропомор-
физация. Человек издревле антропоморфизи-
рует других живых существ, вещи, строения,
механизмы, стихии, природные объекты и бо-
жественные сущности. Чтобы познать нече-
ловеческих других, человеку нужно сначала
представить и описать их в виде людей. Осо-
бенно ярко это проявляется там, где нет слож-
ных форм абстрактного мышления. Бразиль-
ский антрополог Эдуарду Вивейруш де Каст-
ру описывает как индейцы Амазонии видят
нечеловеческих других как своего рода людей:

Животные используют те же «категории»
и «ценности», что и люди: их миры крутятся вок-
руг охоты и рыбалки, кухни и перебродивших
напитков, кросскузин и войны, ритуалов инициа-
ции, шаманов, вождей, духов… [Кастру 2009, 28].



Logos et Рraxis. 2025. Vol. 24. No. 3 83

А.В. Шишков. Как мы познаем нечеловеческих других?

Другими словами, в представлении ин-
дейцев, для человека ягуар – это ягуар,
но для ягуара другой ягуар – человек. Такая
антропоморфизация может показаться наи-
вным способом описания реальности и даже
может вызывать совершенно недопустимые
мысли об интеллектуальных способностях ко-
ренных жителей Амазонии, однако мы сами
прибегаем к тем же самым способам, когда
представляем себе игры наших питомцев
на собачьей площадке или взаимодействие
электронных приборов в экосистеме умного
дома. Многочисленные сюжеты из массовой
культуры, где животные или вещи ведут себя
как люди, только подкрепляют этот тезис.

Возникает вопрос: надо ли считать ант-
ропоморфизацию нечеловеческих других
ошибкой мышления и как на нее реагирует
философия, чья основная установка связана
с отказом от антропоцентрической перспективы?
Парадоксальным, на первый взгляд, образом
ООО и близкие к ней философские подходы
принимают антропоморфизм как адекватный
способ познания нечеловеческих других, отли-
чая его от антропоцентризма.

Джейн Беннетт, которую Грэм Харман
считает «попутчицей ООО», заявляет:

Возможно, стоило бы пойти на риск антро-
поморфизма (предрассудки, обожествление при-
роды, романтизм), ведь, как бы странно это ни про-
звучало, он работает против антропоцентризма: он
напоминает мне о сходстве людей и вещей, он не
позволяет мне считать себя чем-то, что стоит над
нечеловеческой «окружающей средой» или вне ее.
Философское неприятие антропоморфизма слиш-
ком часто связано с высокомерным допущением,
будто только человек и Бог отмечены творческой
агентностью. Суметь укротить в себе и ослабить это
стремление к исключительности – значит дать себе
шанс научиться распознавать жизнь, несводимую
к деятельности людей и богов [Беннетт 2018, 153].

Однако в такой формулировке антропо-
морфизм выглядит всего лишь как уловка,
с помощью которой мы якобы ослабляем ан-
тропоцентрическую перспективу, придавая
другим онтологический статус равный чело-
веческому. Однако, возвращаясь к вопросу в
начале этой статьи, поставленному той же
Беннетт: разве не человек формулирует эту
не-антропоцентрическую философию? (см.:
[Беннетт 2018, 154]). Не расширяем ли мы,

наоборот, антропоцентрическую перспективу,
антропоморфизируя не-людей?

Антропоморфизм становится ошибкой
мышления и расширением антропоцентричес-
кого взгляда на мир, если мы понимаем его
буквально. Владелец собаки, который комму-
ницирует со своим питомцем, приписывая ему
человеческие качества (эмоции, мышление,
перспективу восприятия), ошибается, когда
воспринимает эти приписанные качества бук-
вально, потому что реальные эмоции и мысли
собаки остаются для него недоступными.

Тем не менее эстетический подход к ан-
тропоморфизму 8 (в том смысле, в каком эс-
тетика понимается в ООО) избавляет нас
от этой проблемы. В эстетике ООО наделе-
ние нечеловеческого объекта человеческими
качествами – это путь метафоры, к которой
необходимо применить принцип театральности.
В ней человек примеряет на себя роль нечело-
веческого объекта, проживая его человеческие
качества. И в этой игре он налаживает непря-
мую коммуникацию с нечеловеческим объек-
том. Владелец собаки может по аналогии
сравнить себя со своим питомцем и догадаться
о том, чего тот от него хочет. Такое сравне-
ние – это эстетический опыт.

Кроме того, эстетическая, игровая антро-
поморфизация не-людей спасает нас от удруча-
ющей перспективы, в которой изъятость реаль-
ных объектов из любых отношений, восприни-
мается как невозможность сказать о них хотя
бы что-то. Водитель, который разговаривает со
своим автомобилем как с человеком, не вос-
принимает эту антропоморфизацию буквально.
Наделяя его в игровой, метафорической форме
человеческими качествами, он углубляет свое
познание. В таком познании человек может по-
менять для себя отношение к ценности той
вещи, с которой он взаимодействует. Так, наде-
ляя вещи историей, наподобие человеческой
жизни, люди увеличивают их ценность.

Эстетическая антропоморфизация име-
ет важные следствия для политической эко-
логии и так называепмых прав природы, неко-
торые примеры реализации которых изложе-
ны в самом начале статьи. Обсуждая эту
тему Тимоти Мортон пишет:

В 2007–2008 гг. Эквадор переписал конститу-
цию страны, включив в нее «права природы». Итак,



84

ЧУЖЕЗЕМЕЦ (ΞΈΝΟΣ): ОСМЫСЛЕНИЕ ДРУГОГО В ФИЛОСОФИИ

Logos et Рraxis. 2025. Т. 24. № 3

у нечеловеческого мира есть право существовать
и восстанавливаться. если вы считаете, что это
страшно антропоморфно, ничего не поделаешь.
Проблема в том, что у нас, людей, нет другого спо-
соба включить нелюдйй в язык прав, кроме как под-
вести под человеческий зонтик, под которым мы
и сами прячемся [Мортон 2019, 117–118].

Наделение природных объектов права-
ми человека – это элемент политической игры
и даже политического театра, благодаря ко-
торым появляется понимание, что не только
человек обладает ценностью на этой планете.

ПРИМЕЧАНИЯ

1 Жак Деррида в статье «Cogito и история
безумия» размышляет о том, как можно говорить
от имени неговорящего безумия, не превращая его
в очередную вариацию разума [Деррида 2000, 81].

2 Пульсирующая материя – философский
проект самой Джейн Беннетт, принадлежащий
к non-human turn.

3 Вопрос, можно ли считать вымышленные
объекты реальными, до сих пор не имеет решения
в рамках ООО. У меня была возможность задать
этот вопрос лично Г. Харману, на что он ответил,
что у него пока нет полного понимания, как на него
ответить. С одной стороны, вымышленные объек-
ты, такие как персонажи художественной литерату-
ры, полностью находятся в сфере феноменального
опыта или сознания, с другой – они выходят за пре-
делы единичного сознания и даже способны вли-
ять на поведение людей, что делает их более «ре-
альными», чем кажется.

4 Я оспариваю тезис, что напряжение РО–ЧК
дает категорию пространства. На мой взгляд, про-
странство, как и время, принадлежит к напряже-
нию ЧО – ЧК, тогда как первое указывает на катего-
рию энергии. Публикация на эту тему уже готовится.

5 Так называется глава 2 в: [Харман 2021].
6 Параллельно с теоретическим осмыслени-

ем эстетики Тим Мортон активно участвовал в раз-
личных арт-проектах, самым крупным и известным
из которых был трехлетний проект группы Sonic Acts
и куратора Хильды Мети «Темная экология» (2014–
2016) на стыке экологии, искусства и философии,
проходивший в норвежском и российском Заполя-
рье. Харман тоже принимал в нем участие в 2015 г.
Среди других известных проектов следует отме-
тить ряд инсталляций Джастина Брайса Гуари-
льи – «We Are the Asteroid» и «Baked Alaska»
(обе – 2018); «Human Kind Ness» (2019) – текст
для которых подготовил Мортон. Также фило-
соф написал либретто для оперы «Time, Time,

Time» (реж. Дж. Уолш, 2019) и исполнил в ней
одну из ролей.

7 Массуми обсуждает ситуацию игровой дра-
ки, в которой животные получают навыки реально-
го боя, но не вступают в настоящий бой.

8 Анимизм – одушевление нечеловеческих
объектов можно рассматривать как частный слу-
чай антропоморфизма, поскольку в его случае
речь идет о наделении объектов душой или жиз-
ненной силой как человеческим качеством.
Отдельный вопрос, который не рассматривается в
этой статье, – сакрализация нечеловеческих
объектов. На мой взгляд, сакральное представляет
собой один из видов перформативного эстети-
ческого переживания.

СПИСОК ЛИТЕРАТУРЫ

Беннетт 2018 – Беннетт Дж. Пульсирующая мате-
рия: политическая экология вещей. Пермь:
Hyle Press, 2018.

Деррида 2000 – Деррида Ж. Cogito и история безу-
мия // Письмо и различие. СПб.: Академи-
ческий проект, 2000. С. 43–82.

Кастру 2009 – Кастру Э.В. Каннибальские метафи-
зики: рубежи постструктуралистской антро-
пологии. М.: Ад Маргинем, 2009.

Массуми 2019 – Массуми Б. Чему животные учат
нас в политике? Пермь: Hyle Press, 2019.

Мейясу 2015 – Мейясу К. После конечности. Эссе
о необходимости контингентности. Екатерин-
бург; М.: Кабинетный ученый, 2015.

Мортон 2019 – Мортон Т. Стать экологичным. М.:
Ад Маргинем Пресс, 2019.

Харман web – Харман Г. О замещающей причин-
ности [Новое литературное обозрение. 2012.
№ 2 (114)] // https://www.nlobooks.ru/
magazines/novoe_literaturnoe_obozrenie/
114_nlo_2_2012/article/18629/

Харман 2015 – Харман Г. Четвероякий объект: ме-
тафизика вещей после Хайдеггера. Пермь:
Hyle Press, 2015.

Харман 2020 – Харман Г. Спекулятивный реализм:
введение. М.: РИПОЛклассик, 2020.

Харман 2021 – Харман Г. Объектно-ориентирован-
ная онтология: новая теория всего. М.: Ад
Маргинем, 2021.

Харман 2023 – Харман Г. Искусство и объекты. М.:
Изд-во Ин-та Гайдара, 2023.

Atrato River … web – Atrato River Decision T-622 [Climate
Case Chart] // https://www.climatecasechart.com/
document/atrato-river-decision-t-622-16-of-
november-10-2016_976c

Bryant, Srnicek, Harman 2011 – Bryant L, Srnicek N.,
Harman G. Towards a Speculative Philosophy



Logos et Рraxis. 2025. Vol. 24. No. 3 85

А.В. Шишков. Как мы познаем нечеловеческих других?

// Bryant L., Srnicek N., Harman G. The Speculative
Turn: Continental Materialism and Realism.
Melbourne: Re.Press, 2011. P. 1–18.

Bryant 2014 – Bryant L.  Onto-Cartography:
An Ontology of Machines and Media .
Edinburgh: Edinburgh University Press, 2014.

Ecuador’s Constitution… web – Ecuador’s Constitution
of 2008 with Amendments through 2021 // https://
www.wipo.int/wipolex/en/legislation/details/21291

Grusin 2015 – Grusin R. Introduction // Grusin R.
The Nonhuman Turn. Minneapolis; London:
University of  Minnesota Press, 2015.

Harman 2005 – Harman G. Guerrilla metaphysics:
Phenomenology and the Carpentry of Things.
Chicago; La Salle: Open Court, 2005.

Harman 2010 – Harman G. Towards Speculative
Realism: Essays and Lectures. Winchester;
Washington: Zero Books, 2010.

Harman, Principe 2023 – Harman G., Principe C.
Interview with Chiara Principe // The Graham
Harman Reader. Winchester; Washington: Zero
Books, 2023. P. 1333–1405.

Morton 2021 – Morton T. All  Art Is Ecological. London:
Penguin Classics, 2021.

Te Awa Tupua … web – Te Awa Tupua (Whanganui
River Claims Settlement) Act. [New Zealand
Legislation official site] // https://
www.legislation.govt.nz/act/public/2017/0007/
latest/whole.html

REFERENCES

Bennett J., 2018. Vibrant Matter: A Political Ecology
of  Things. Perm, Hyle Press.

Derrida J., 2000. Cogito and the History of  Madness.
Derrida J. Writing and Difference. Saint
Petersburg, Akademichesky proekt Publ.

Castru E.V., 2009. Cannibal Metaphysics: For a Post-
Structural Anthropology. Moscow, Ad Marginem
Publ.

Massumi B., 2019. What Animals Teach Us About
Politics. Perm, Hyle Press.

Meillassoux Q., 2015. After Finitude: An Essay
on the Necessity of Contingency. Yekaterinburg,
Moscow, Kabinetny ucheny Publ.

Morton T., 2019. Being Ecological. Moscow,
Ad Marginem Press.

Harman G., 2012. On Vicarious Causation. Novoe
literaturnoe obozrenie, no. 2 (114). URL:
https://www.nlobooks.ru/magazines/novoe_
literaturnoe_obozrenie/114_nlo_2_2012/article/
18629/

Harman G., 2015. The Quadruple Object: Metaphysics
of Things After Heidegger. Perm, Hyle Press.

Harman G., 2020. Speculative Realism: An Introduction.
Moscow, RIPOL classic Publ.

Harman G., 2021. Object-Oriented Ontology: A New
“Theory of Everything”. Moscow, Ad Marginem
Publ.

Harman G., 2023. Art and Objects. Moscow, Izd-vo
Instituta Gaydara.

Atrato River Decision T-622, 2016. Climate  Case
Chart. URL: https://www.climatecasechart.com/
document/atrato-river-decision-t-622-16-of-
november-10-2016_976c

Bryant L., Srnicek N., Harman G., 2011. Towards a
Speculative Philosophy. Bryant L., Srnicek N.,
Harman G. The Speculative Turn: Continental
Materialism and Realism.  Melbourne,
Re.Press, pp. 1-18.

Bryant L., 2014. Onto-Cartography: An Ontology
of Machines and Media. Edinburgh, Edinburgh
University Press.

Ecuador’s Constitution of 2008 with Amendments
through 2021. URL: https://www.wipo.int/
wipolex/en/legislation/details/21291

Grusin R., 2015. Introduction. Grusin R. The Nonhuman
Turn. Minneapolis. London, University of
Minnesota Press.

Harman G., 2005. Guerrilla Metaphysics: Phenomenology
and the Carpentry of Things. Chicago, La Salle,
Open Court.

Harman G., 2010. Towards Speculative Realism: Essays
and Lectures. Winchester, Washington, Zero
Books.

Harman G., Principe C., 2023. Interview with Chiara
Principe. Cogburn J., Young N. The Graham
Harman Reader. Winchester, Washington, Zero
Books, pp. 1333-1405.

Morton T., 2021. All Art Is Ecological. London,
Penguin Classics.

Te Awa Tupua (Whanganui River Claims Settlement)
Act, 2017. New Zealand Legislation Official
Site. URL: https://www.legislation.govt.nz/act/
public/2017/0007/latest/whole.html



86

ЧУЖЕЗЕМЕЦ (ΞΈΝΟΣ): ОСМЫСЛЕНИЕ ДРУГОГО В ФИЛОСОФИИ

Logos et Рraxis. 2025. Т. 24. № 3

Information About the Author

Andrey V. Shishkov, Postgraduate Student, Faculty of  Philosophy of Russian State University for
Humanities, Chayanov St, 15a, Bld. 7, 125047 Moscow, Russian Federation, andrey.v.shishkov@gmail.com,
https://orcid.org/0009-0001-4270-1900

Информация об авторе

Андрей Владимирович Шишков, аспирант философского факультета, Российский госу-
дарственный гуманитарный университет, ул. Чаянова, 15а, корп. 7, 125047 г. Москва, Российская
Федерация, andrey.v.shishkov@gmail.com, https://orcid.org/0009-0001-4270-1900


