
Logos et Рraxis. 2025. Vol. 24. No. 3 69


Е

ре
ме

ев
а Н

.В
., 2

02
5

ЧУЖЕЗЕМЕЦ (ΞΈΝΟΣ): ОСМЫСЛЕНИЕ ДРУГОГО В ФИЛОСОФИИ



www.volsu.ru

DOI: https://doi.org/10.15688/lp.jvolsu.2025.3.8

UDC 130.2 Submitted: 02.08.2025
LBC 87.3(4/8) Accepted: 02.09.2025

INTERACTIVITY AND INTERPASSIVITY OF FAITH
IN THE POSTMODERN ERA

Natalya V. Eremeeva
Mogilev Institute of the Ministry of Internal Affairs, Mogilev, Republic of Belarus

Abstract. This article is a historical and philosophical review of the views of S. Žižek and M. Foucault on faith
as an intersocial phenomenon. The interest of postmodern philosophers in the issues of faith, including religious
faith, is noted. A brief overview of the works of S. Žižek devoted to the interactivity and interpassivity of an event is
given. According to the conclusions of S. Žižek, an event of a symbolic order, to which faith belongs, is present in its
very possibility and is characterised by a special structure of relations between the subject, object, and signifier. To be
the subject of an event that belongs to the horizon of symbolic reality means to have the possibility of being replaced
either by a signifier that determines interactivity or by an object, and then we are talking about the interpassivity of the
event. These substitutes can be represented by real others; thus, Žižek reveals the ontology of any symbolic event as
interpersonal, including our faith, which is a displaced, decentered faith of another – a subject who supposedly
believes. There is a tension between the ontology of the symbolic event and its understanding, since the decentred
subject does not come into contact with the other, as it is repressed in a state of interpassivity. In this regard, the need
to develop the theme of intersubjectivity is postulated through raising the question of the possibility of communication
with another. The understanding of madness by M. Foucault is analyzed, who reveals its morbid nature as a violation
of the ability of a sick individual to establish certain relationships with the environment, that is, the monologue of
mental illness, which is the destruction of social evolution, the disintegration of intersubjectivity, and the destruction
of the possibility of dialogue. Foucault’s direct reference to the pathology of faith, which is understood, as in Žižek,
in symbolic form, is noted, and the assumption is made that religious faith may be a special case of this. The
assumption about the discovery of the ontological religiosity of humans by the “archaeology” of postmodernism is
emphasized, since the creative role of questioning the other/Other in the ontology of the subject is revealed. As an
example of the implementation of the interest of modern philosophy and science in communication strategies in
ontology, the synergetics of a nonlinear system is considered in comparison with the energetic teaching of Palamism.
The conclusion is made about the possibility of an interdisciplinary search at the intersection of the sciences of
nature, philosophy, and theology in the field of evolutionary trends that rethink and relearn the energetic and traditional
teleological concept of nature, seeking as its result the highest form of socio-communicative and biosynthetic reality.

Key words: faith, event, intersubjectivity, interpassivity, synergetics, Palamism, S. Žižek, M. Foucault.

Citation. Eremeeva N.V. Interactivity and Interpassivity of  Faith in the Postmodern Era. Logos et Praxis,
2025, vol. 24, no. 3, pp. 69-74. (in Russian). DOI: https://doi.org/10.15688/lp.jvolsu.2025.3.8

УДК 130.2 Дата поступления статьи: 02.08.2025
ББК 87.3(4/8) Дата принятия статьи: 02.09.2025

ИНТЕРАКТИВНОСТЬ И ИНТЕРПАССИВНОСТЬ ВЕРЫ
В ЭПОХУ ПОСТМОДЕРНА

Наталья Владимировна Еремеева
Могилевский институт Министерства внутренних дел Республики Беларусь, г. Могилев, Республика Беларусь

Аннотация. Данная статья представляет собой историко-философский обзор суждений С. Жижека
и М. Фуко о вере как интерсоциальном феномене. Отмечается интерес философов эпохи постмодерна к проб-
лематике веры, в том числе религиозной. Делается краткий обзор работ С. Жижека, посвященных интерактивности
и интерпассивности события. Согласно выводам С. Жижека событие символического порядка, к которым



70

ЧУЖЕЗЕМЕЦ (ΞΈΝΟΣ): ОСМЫСЛЕНИЕ ДРУГОГО В ФИЛОСОФИИ

Logos et Рraxis. 2025. Т. 24. № 3

относится и вера, наличествует в самой своей возможности и характеризуется особой структурой отноше-
ний субъекта, объекта и означающего. Быть субъектом события, относящегося к горизонту символической
реальности, это значит иметь возможность быть замещенным либо означающим, определяющим интерак-
тивность, либо объектом, и тогда речь идет об интерпассивности события. В качестве этих заместителей
могут представать реальные другие. Таким образом, Жижек вскрывает онтологию любого символического
события как интерперсонального, в том числе нашу веру, что есть смещенная, децентрированная вера дру-
гого, то есть субъекта, предположительно верящего. Отмечается напряжение между онтологией события
символического порядка и его пониманием, поскольку децентрированный субъект не соприкасается с дру-
гим, так как вытесняется в состоянии интерпассивности. В связи с этим постулируется необходимость разви-
тия темы интерсубъективности через постановку вопроса о возможности коммуникации с другим. Анали-
зируется понимание безумия М. Фуко, который раскрывает болезненную природу феномена как наруше-
ние возможности больного индивида установить некоторые отношения со средой, то есть монологичность
психической болезни, которая является деструкцией социальной эволюции, распадом интерсубъективности,
уничтожением возможности диалога. Отмечается прямое указание Фуко на патологию веры, которая пони-
мается, как и у Жижека, в символической форме, и делается предположение, что религиозная вера может
быть частным случаем таковой. Акцентируется предположение об открытии «археологией» постмодерна
онтологической религиозности человека, поскольку обнаруживается созидательная роль вопрошания дру-
гого и Другого в онтологии субъекта. В качестве примера реализации интереса современной философии
и науки к коммуникативным стратегиям в онтологии рассматривается синергетика нелинейной системы
в сравнении с энергийным учением паламизма. Делается вывод о возможности междисциплинарного поиска
на стыке наук о природе, философии и теологии в области эволюционистских направлений, которые переос-
мысливают и заново усваивают энергийное и традиционное телеологическое представление о природе, ища
в качестве ее итога высшую форму социально-коммуникативной и биосинтетической реальности.

Ключевые слова: вера, событие, интерсубъективность, интерпассивность, синергетика, паламизм,
С. Жижек, М. Фуко.

Цитирование. Еремеева Н. В. Интерактивность и интерпассивность веры в эпоху постмодерна  // Logos
et Praxis. – 2025. – Т. 24, № 3. – С. 69–74. – DOI: https://doi.org/10.15688/lp.jvolsu.2025.3.8

Сюжеты философии постмодерна, кото-
рые будут использованы в данной статье в ка-
честве иллюстраций, раскрывают возмож-
ность понимания онтологии веры как интер-
социального феномена, как события символи-
ческого порядка другого. В условиях принци-
пиального отсутствия телеологической перс-
пективы в постмодернистской картине бытия,
проблематика события веры вообще и спасе-
ния как события веры в частности все же не
выглядит чуждой. Изъятие веры из религиоз-
ного контекста не предполагает полного его
отрицания, религиозная вера в данном случае
становится примером развертывания горизонта
символической реальности.

Славой Жижек в своих небольших рабо-
тах, объединенных темой другого («Интерпас-
сивность», «Желание: влечение», «Мульти-
культурализм», а также «Событие: философ-
ское путешествие по концепту») затрагивает
ряд вопросов, посвященных символическому
порядку социальных явлений. Интуиции Жи-
жека выходят за пределы лакановской психо-
аналитики и позволяют сконструировать со-
циологический субъект не только в отноше-

нии объективации его психики в онтологиза-
ции желания и влечения, но и в отношении ре-
альности его символического бытия. Обра-
тимся к двум важным для нас понятиям фи-
лософии Жижека, первым из которых будет
понятие «событие». Событие – это сама воз-
можность события, горизонт смысла, задан-
ный этой возможностью [Жижек 2019, 47].
В качестве родового примера события Жижек
называет грехопадение, когда вечный боже-
ственный порядок «выпадает в событийное те-
чение человеческой истории» [Жижек 2019, 56].
Традиционное решение вопроса об ответствен-
ности за событие помещается таким образом
не в этическую, а в онтологическую реаль-
ность, и речь здесь не только о падении Ада-
ма и Евы, но и обо всей христианской исто-
рии, то есть и о воплощении Христа и о пре-
допределении – к спасению жертвой Другого.
Символический же порядок события, вос-
принимаемый нами как рамка понимания
(в этом значении Жижек объясняет и Gestell
Хайдеггера [Жижек 2019, 46]), требует пред-
ставить его структуру через отношения субъекта,
объекта и означающего, а механизм – посред-



Logos et Рraxis. 2025. Vol. 24. No. 3 71

Н.В. Еремеева. Интерактивность и интерпассивность веры в эпоху постмодерна

ством реальности замещения. Субъект – это
не привычный нам действующий актор
(агент), а тот, кто замещается, то есть ос-
новная характеристика социологического
субъекта Жижека – возможность быть заме-
щенным [Жижек 2005, 14]. Заместить субъект
могут, во-первых, означающее и, во-вторых,
объект. Понимание означающего Жижек за-
имствует из психоаналитики Ж. Лакана, отме-
чая основной признак бытия субъекта симво-
лической реальности – его децентрацию [Жи-
жек 2005, 14]. Означающее – это тот, кто спо-
собен действовать вместо меня. Нам проще
было бы назвать именно означающих насто-
ящими субъектами, но не следует забывать,
что они герои символической реальности.
Возможно поэтому традиция неклассической
философии закрепила за ними наименование
других. Славой Жижек становится общество-
ведом, когда он на место символического
Другого плавно вводит вполне реальных дру-
гих, например, боснийских мусульман или
югославских политиков [Жижек 2005, 15, 21].
Эти символические другие красноречиво ут-
верждают материальность символической ре-
альности, следовательно, в качестве события
символического порядка доказуемо может
выступать вполне прагматическое событие
нашего времени, но также и любое значимое
событие человеческой культуры, имеющее за-
даваемый горизонт понимания. Таким обра-
зом, философ вскрывает онтологию любого
события как интерперсонального. Так, обра-
щаясь к событию веры, Жижек утверждал,
что наша вера изначально и конститутивно
есть вера другого – смещенная, децентриро-
ванная вера «субъекта, предположительно ве-
рящего» [Жижек 2005, 8]. Подчеркивается,
что в данном случает речь идет не о том, что-
бы обнаруживать овеществленную или каким-
либо иным образом объективированную соб-
ственную веру в другом как самом себе. На-
против, другой, который «действительно ве-
рит», может быть и религиозным фундамен-
талистом, и предком-дикарем, ибо он гаран-
тирует возможность веры в веру другого, веры
посредством другого [Жижек 2005, 6–7].

Символическая действительность реаль-
ного другого, если он совершает нечто, транс-
цендентальна [Жижек 2005, 17], поэтому со-
бытие – вполне законно можно поместить

здесь и событие веры, и любое другое собы-
тие символического порядка – предполагает
не просто вовлечение другого, а изначальную
необходимость его присутствия как соверша-
ющего, или, по Жижеку, означающего. Однако
все приходит к необходимости противопоста-
вить означающее как способность субъекта
быть активным посредством другого (инте-
рактивным) и объект как способ быть пас-
сивным посредством другого. Он утвержда-
ет, что объект – этот тот, кто страдает, под-
вергаясь воздействию за меня [Жижек 2005,
31–32], и, следовательно, говоря о замещении
субъекта объектом, мы переходим к анализу
второго важного понятия – «интерпассивность».

Оно характеризует наше не-переживание
веры (и любого другого акта символического
порядка) за счет ее переживания другим [Жи-
жек 2005, 19]. Однако понятие «интерпассив-
ность» Жижек наполняет «темным и жутким»
смыслом [Жижек 2005, 18]. Он предполагает,
что если интерактивность заставляет чело-
века передавать активность другому (озна-
чающему), то интерпассивность делает то же
самое с бездействием, отдавая символичес-
кому порядку все права не только на управле-
ние, но и на вытеснение субъекта. Безуслов-
но, изъятие события веры из теистического
контекста, как это делает словенский фило-
соф, позволяет нам указать на страдания Дру-
гого вместо себя как закономерное объясне-
ние и гегельянского снятия, и освободитель-
ного потенциала символа [Жижек 2005, 20–21].
Тем не менее диалектика субъекта предпо-
лагает и объективацию его пассивности, коль
скоро анализ постмодернистских моделей
не может обойтись без хрестоматийного пе-
реосмысления субъект-объектных отноше-
ний. Так, следование за данной мыслью по-
зволяет прийти к выводу, что символическое
действие посредством другого обнаруживает,
что на самом деле все иначе, чем кажется,
но то, как все кажется, есть нечто большее,
чем просто кажимость [Жижек 2005, 41].
Субъективная реальность становится объек-
тивной, то есть задаваемой горизонтом смыс-
ла объекта [Жижек 2005, 41–42], интерпассив-
ной (в терминологии психоанализа вытеснен-
ной, бессознательной, недосягаемой), так как
оставляет субъекта даже без феноменального
опыта. В этом отношении восхищение Канта



72

ЧУЖЕЗЕМЕЦ (ΞΈΝΟΣ): ОСМЫСЛЕНИЕ ДРУГОГО В ФИЛОСОФИИ

Logos et Рraxis. 2025. Т. 24. № 3

иудеем Мендельсоном в понимании им своей
религии [Фуко 2011, 22] в терминах интерсубъ-
ективности можно толковать как необходи-
мость существования другого, предположи-
тельно просвещенного, чтобы состоялось
Просвещение. Мишель Фуко данный сюжет
поясняет как эпистемологическую принадлеж-
ность к «Мы» – совокупности культурных ха-
рактеристик нашей собственной современ-
ности. Философия – символическая интер-
субъективная реальность современности,
где «Мы» – точка принадлежности к этой
современности [Фуко 2011, 23–24]. Однако,
как ответил бы Жижек, децентрированный
субъект не соприкасается с другим в обыч-
ной реальности – антисемит не знает, каковы
евреи, ибо предрассудки, вытесненные в об-
ласть интерпассивной объективной кажимос-
ти, не позволяют ему знать даже то, какими
он представляет евреев [Жижек 2005, 40].

Соответственно, на мой взгляд, развитием
темы интерсубъективности, не в хронологи-
ческом, а в дискурсивном порядке является
постановка вопроса о возможности коммуни-
кации с другим и Другим. Тексты Жижека
дают возможность сделать диаметрально
противоположные выводы относительно дан-
ного вопроса. Как пример непроницаемого
другого, с которым невозможна коммуника-
ция, словенский философ называет Солярис
[Жижек 2019, 50], примером абсолютно ком-
муникативного Другого может являться Спа-
ситель, и в то же время мы не можем не при-
знать имплицитного отрицания заданной ло-
гики – заведомо доступные расшифровке об-
разы Соляриса и по определению непостижи-
мая божественная сущность. В качестве тре-
тьего примера я приведу истории о безумии
М. Фуко. Французский философ обращает вни-
мание на нарушения больного индивида отно-
сительно возможности установления некото-
рых отношений со средой, реакций индивида
на среду [Фуко 2010, 74]. В размышлениях
Фуко кажется весьма значимым упоминание
«вопрос-ответной» диалектики [Фуко 2010, 93].
На мой взгляд, такой перенос классической про-
блематики на постклассический лингвострук-
турализм явным образом демонстрирует сущ-
ность интерсубъективной онтологии постмо-
дернизма. Болезнь как возвращение к ранним
стадиям эволюции [Фуко 2010, 95] является

игрой в вопросы и ответы с нормальным рас-
судком врача, но также и глобальным воп-
рошанием природы о смерти, которая до с-
воей физической реализации остается также
событием символического порядка и интер-
пассивно переживается как сочувствие смер-
ти другого. Не случайно ритуальный плач при-
водят в пример и С. Жижек как реальность
интерпассивности [Жижек 2005, 26], и М. Ма-
мардашвили как практику конструирования
культурных форм человека [Мамардашвили
1999, 11]. Жизнь в мире символических «вопрос-
ответных» форм [Бодрийяр 2006] требует и
символической реальности смысла, позволя-
ющего верить в успех безнадежного дела пе-
ред лицом неминуемой смерти [Жижек 2019, 35].
Однако вопреки ожидаемому от атеиста про-
тивопоставлению вымысла о Боге и реально-
сти смерти Жижек предлагает в качестве сим-
волической реальности тоже бога – бога
в типичной интерпретации атеистов, бога, ус-
тановившего несправедливость в качестве
природного закона [Жижек 2019, 37]. Этот бог,
имеющий такое же отношение к Богу как евреи
вышеупомянутого антисемита к реальным ев-
реям, становится полюсом игры в вопросы и
ответы, но представляет собой молчаливую силу
неизвестно куда направленной воли – или, по
Фуко, регресса к ранним стадиям эволюции, де-
струкции социальной сущности человека [Фуко
2010, 94]. Этот бог, безусловно, становится
богом психически больного, поскольку не отве-
чает на вопрошание и не может являться гаран-
том нормы. Всякая психическая болезнь моно-
логична, ибо является деструкцией социальной
эволюции, распадом интерсубъективности, ко-
торая в постмодернистской программе стано-
вится основой шизосознания, уничтожением воз-
можности диалога, «где встречаются собствен-
ные интенции и интенции других» [Фуко 2010,
104]. Глобальное отсутствие способного к диа-
логу другого в мире (или, что логично предпо-
ложить, Другого в атеистическом мире) «лиши-
ло его объективной устойчивости». «Мир, где
погас взгляд другого, наводняют галлюцинации
и бред» [Фуко 2010, 104–105]. Фуко прямо ука-
зывает на патологию веры, впрочем, не в рели-
гиозной, а, как и у Жижека, в символической
форме. Речь здесь идет не только о социаль-
ном критерии, ибо нормой является «верить тому,
чему верят другие» [Фуко 2010, 104], но и о куль-



Logos et Рraxis. 2025. Vol. 24. No. 3 73

Н.В. Еремеева. Интерактивность и интерпассивность веры в эпоху постмодерна

турно-эволюционном, ибо вера дикаря, представ-
ляющая из себя проекцию желаний и страхов,
не дает возможности диалога [Фуко 2010, 105].

Однако как сюжеты М. Фуко о безумии
раскрывают природу разума, так и атеизм со-
циологического героя Жижека постулирует он-
тологическую религиозность человека, став-
шую доступной «археологии» постмодерна.
Вопрошание другого является отчаянной по-
пыткой вернуться к формам созидательной
практики. Распадом и регрессией являются
отношения зависимости, нарисованные совре-
менной популярной психологией, представлен-
ные в случае патологии веры как необходи-
мость вечно удовлетворять желание другого
тщеславного бога, выдуманного атеистами
вместо жертвующего собой Другого [Фуко
2010, 94], поэтому столь важное значение в сов-
ременных философских концепциях вновь за-
нимают эволюционистские направления, кото-
рые переосмысливают и заново усваивают
энергийное и традиционное телеологическое
представление о природе, ища в качестве ее
итога высшую форму социально-коммуника-
тивной, а то и биосинтетической реальности.
Складывается впечатление, что особенно они
прижились на русской почве – примером мо-
жет служить и учение о ноосфере В. Вернадс-
кого, и русский космизм. Точку их отсчета не-
которые мыслители видят в поиске «органи-
ческого и нативного» немецкого романтизма
[Сизов 2021, 82]. Тем не менее их философс-
ким прообразом можно считать идею всеедин-
ства В. Соловьева, апеллирующую к разумной
природе Другого. В этих теориях, удивитель-
ным образом объединяющих корни учения
Аристотеля об энергиях, физику нелинейных
систем и паламитское богословие, за челове-
ком признаются характеристики не только ма-
териального, но и реальности символического,
возможного, смыслового бытия. Современный
интерес к теозису, получивший неожиданное
переосмысление в идеях биотехнологических
утопий Федорова или  Циолковского или нескон-
чаемости эволюции в трибофатике [Сосновс-
кий 2012, 7] прочно имеет в своей основе пред-
ставления об образе Божьем как онтологичес-
кой данности. Как бы ни называлась синерге-
тика сложной человекоразмерной системы,
объясняемая  как встреча чужой «внешней» и
собственной «внутренней» энергий, взаимодей-

ствие которых вызывают изменения во «внут-
ренней» сфере (целевой причиной, аттракто-
ром, энтелехией или актуализацией), она име-
ет право называться также и обожением [Бер-
сенева 2013, 45–46]. Физиологически напряжен-
ные духовные практики, которые можно рас-
смотреть как реализацию интерпассивности,
физически способствуют открытости системы
и достижению точки бифуркации [Берсенева
2013, 45–46]. Самоорганизация и нелиней-
ность человекоразмерной системы особен-
но проявлена на уровнях энергетического
обмена, аналогичных высшим ступеням иси-
хастской лествицы, где создание новой струк-
туры, динамической формы нового типа про-
исходит благодаря внешней энергии, пред-
ставленной в созерцании Фаворского света
[Берсенева 2013, 46–47]. Эта позитивная
модель энергийной коммуникации с Другим,
представленная в качестве примера междис-
циплинарного взаимодействия физики и бо-
гословия, не учитывает только сотериологи-
ческого целеполагания последнего. Однако,
как определенно высказал Григорий Палама:
«Выше природы, выше добродетели и зна-
ния благодать обожения» [Палама 1995, 290].
Он подчеркивал: «Сущность же Божия неудер-
жима не как состояние, но потому что возвы-
шается за пределами даже сверхприродных
состояний» [Палама 1995, 293].

В итоге, существенные поправки в пони-
мание интерактивности и интерпассивности
веры, коммуникации человека с другим и Дру-
гим в интерпретации современной философии
и науки богословие должно вносить даже не
на уровне аскезы и молитвы, ибо и здесь уже
возможны субституты в форме валеологичес-
ких практик себя [Скворцова 2010, 191], а по-
средством апелляции к спасению как делу
Божественного домостроительства и усвое-
нию совокупности его смыслов.

СПИСОК ЛИТЕРАТУРЫ

Берсенева 2013 – Берсенева Т.П. Синергия и синер-
гетика: категория исихазма и современная
наука // Вестник Томского государственного
университета. 2013. № 369. С. 41–47.

Бодрийяр 2006 – Бодрийяр Ж. Общество потребле-
ния. Его мифы и структуры. М.: Республика :
Культурная революция, 2006.



74

ЧУЖЕЗЕМЕЦ (ΞΈΝΟΣ): ОСМЫСЛЕНИЕ ДРУГОГО В ФИЛОСОФИИ

Logos et Рraxis. 2025. Т. 24. № 3

Жижек 2005 – Жижек С. Интерпассивность. Жела-
ние: влечение. Мультикультурализм. СПб.:
Алетейя, 2005.

Жижек 2019 – Жижек С. Событие: философское путе-
шествие по концепту. М. : РИПОЛ классик, 2019.

Мамардашвили 1999 – Мамардашвили М.К. Лекции
по античной философии. М.: Аграф, 1999.

Палама 1995 – Палама Григорий. Триады в защиту
священнобезмолвствующих. М.: Канон, 1995.

Сизов 2021 – Сизов С.Е. Философские истоки орга-
нической теории спасения в православном
богословии // Вестник Томского государствен-
ного университета. 2021. № 462. С. 80–86.
DOI: 10.17223/15617793/462/10

Скворцова 2010 – Скворцова В.Н., Кексель О.С. Инди-
видуальное здоровье человека: валеологический
дискурс // Известия Томского политехнического
университета. 2010. Т. 316, № 6. С. 188–192.

Сосновский 2012 – Сосновский Л.А. Трибофатика –
это серьезно // Наука и инновации. 2012.
№ 9 (91). С. 5–11.

Фуко 2010 – Фуко М. Психическая болезнь и лич-
ность СПб. : Гуманитарная академия, 2010.

Фуко 2011 – Фуко М. Управление собой и другими.
Курс лекций, прочитанных в Коллеж де Франс
в 1982–1983 учебном году. СПб.: Наука, 2011.

REFERENCES

Berseneva T.P., 2013. Synergy and Synergetics: The
Category of Hesychasm and Modern Science.

Vestnik Tomskogo gosudarstvennogo universiteta,
no. 369, pp. 41-47.

Baudrillard J., 2006. Consumer Society. Its Myths and
Structure. Moscow, Respublika Publ., Kulturnaya
revolyutsiya Publ.

Zizek S., 2005. Interpassivity. Desire: Attraction.
Multiculturalism. Saint Petersburg, Aleteyya
Publ.

Zizek S., 2019. Event: A Philosophical Journey
Through the Concept. Moscow, RIPOL klassik
Publ.

Mamardashvili M.K., 1999. Lectures on Ancient
Philosophy. Moscow, Agraf Publ.

Palamas Gregory, 1995. Triads in Defense of the
Sacredly Silent. Moscow, Kanon Publ.

Sizov S.E., 2021. Philosophical Origins of the
Organic Theory of Salvation in Orthodox
Theology. Vestnik Tomskogo gosudarstvennogo
universiteta, no. 462, pp. 80-86. DOI: 10.17223/
15617793/462/10

Skvortsova V.N., Keksel O.S., 2010. Individual Human
Health: Valeological Discourse. Izvestiya
Tomskogo politekhnicheskogo universiteta,
vol. 316, no. 6, pp. 188-192.

Sosnovsky L.A., 2012. Tribo-Fatigue is Serious. Nauka
i innovatsii, no. 9 (91), pp. 5-11.

Foucault M., 2010. Mental Illness and Personality.
Saint Petersburg, Gumanitarnaya akademiya.

Foucault M., 2011. Governance of Oneself and Others.
Course of Lectures Given at the College de
France in the 1982–1983 Academic Year. Saint
Petersburg, Nauka Publ.

Information About the Author

Natalya V. Eremeeva, Candidate of Sciences (Philosophy), Senior Lecturer, Department of Social
and Humanitarian Disciplines, Mogilev Institute of the Ministry of Internal Affairs, Krupskoy St, 67,
212011 Mogilev, Republic of Belarus, luthersocietyspb@yandex.ru, https://orcid.org/0009-0003-3986-739X

Информация об авторе

Наталья Владимировна Еремеева, кандидат философских наук, старший преподаватель
кафедры социально-гуманитарных дисциплин, Могилевский институт Министерства внутренних дел
Республики Беларусь, ул. Крупской, 67, 212011 г. Могилев, Республика Беларусь, luthersocietyspb@yandex.ru,
https://orcid.org/0009-0003-3986-739X


