

Р

ос
то

ва
 Н

.Н
., 

20
25

62 Logos et Рraxis. 2025. Т. 24. № 3

ЧУЖЕЗЕМЕЦ (ΞΈΝΟΣ): ОСМЫСЛЕНИЕ ДРУГОГО В ФИЛОСОФИИ



www.volsu.ru

DOI: https://doi.org/10.15688/lp.jvolsu.2025.3.7

UDC 130.3 Submitted: 02.08.2025
LBC 87.523 Accepted: 02.09.2025

VICTOR VASNETSOV: THE ANTHROPOLOGY OF THE “OTHER”

Natalia N. Rostova
Lomonosov Moscow State University, Moscow, Russian Federation

Abstract. The article provides a philosophical and anthropological study of the work of the outstanding
Russian artist Viktor Vasnetsov. The author turns to two main subjects of his painting – fairytale images and the image
of silence – and uses their example to reveal the key idea of duality of mind for Russian culture. According to this
idea, one mind is connected with the world and adaptation to it, and the other mind, literally different from it,
is connected with the ideal. The first mind helps us navigate in space; the second mind sets the metaphysical
coordinates of our lives. If the European consciousness is defined by the opposition “mind – madness”, then the
Russian consciousness removes this opposition in “third” terms, such as “superintelligent,” that are behind the
mind. For Russian culture, the idea of silence is important not as the absence of speech, but as an experience
of apophaticity, as well as the idea of madness not as a deviation from reason, but as a source of mind and the search
for another transformed being. It is widely believed that Vasnetsov wrote fabulous motifs, wanting to distance
himself from the harsh reality. However, bearing in mind the artistic and epistolary legacy of the painter, this
assessment should be considered superficial and one-sided. Vasnetsov turned to the fairy tale not as an ethnographer,
but as an archaeologist of the national consciousness. For him, a fairy tale is not just folklore but the objectified
consciousness of the people, in which we discover its deepest hidden layer. Exploring folk tales and epics, Vasnetsov
brings out the picturesque anthropological types of our culture – Ivan the Fool, epic heroes, and knights –
and together with them sheds light on our key values: the search for a different, transformed world, valor, kindness,
and selfless love for the motherland. In the image of the “Angel of Silence” he reveals the ideal of the inner man.

Key words: philosophy of Russian painting, mind, madness, silence, fairy tale.

Citation. Rostova N.N. Victor Vasnetsov: The Anthropology of the “Other”. Logos et Praxis, 2025, vol. 24,
no. 3, pp. 62-68.  (in Russian). DOI: https://doi.org/10.15688/lp.jvolsu.2025.3.7

УДК 130.3 Дата поступления статьи: 02.08.2025
ББК 87.523 Дата принятия статьи: 02.09.2025

ВИКТОР ВАСНЕЦОВ: АНТРОПОЛОГИЯ «ИНОГО»

Наталья Николаевна Ростова
Московский государственный университет им. М.В. Ломоносова, г. Москва, Российская Федерация

Аннотация. В статье проводится философско-антропологическое исследование творчества выдающего-
ся русского художника Виктора Васнецова. Автор обращается к двум основным сюжетам его живописи –
сказочным образам и образу молчания, и на их примере вскрывает ключевую для русской культуры идею
двойственности ума. Согласно этой идее один ум связан с миром и приспособлением к нему, а другой ум,
буквально отличный от него, иной, связан с идеалом. Первый ум помогает ориентироваться в пространстве,
второй ум задает метафизические координаты нашей жизни. Если европейское сознание задано оппозицией
«ум – безумие», то русское сознание снимает эту оппозицию в «третьих» терминах, таких как «сверхразумное»
или «заумь». Для русской культуры важна идея молчания не как отсутствия речи, а как опыта апофатики, а
также идея безумия не как отклонения от разума, а как источника ума и поиска иного преображенного бытия.
Распространено мнение, что Васнецов писал сказочные мотивы, желая отстраниться от тяжелой действитель-
ности. Однако, имея в виду художественное и эпистолярное наследие живописца, следует считать эту оценку
поверхностной и односторонней. Васнецов обращался к сказке не как этнограф, а как археолог народного
сознания. Сказка для него не просто фольклор, а объективированное сознание народа, в котором обнаружи-



Logos et Рraxis. 2025. Vol. 24. No. 3 63

Н.Н. Ростова. Виктор Васнецов: антропология иного

вается его самый глубинный потаенный слой. Исследуя народные сказания и эпосы, Васнецов выводит живопис-
ные антропологические типы нашей культуры – Ивана-дурака, богатырей и витязей, а вместе с ними проливает
свет на наши ключевые ценности – искание иного, преображенного царства, доблесть, доброту и самоотвержен-
ную любовь к родине. В образе «Ангела молчания» он приоткрывается идеал внутреннего человека.

Ключевые слова: философия русской живописи, ум, безумие, молчание, сказка.

Цитирование. Ростова Н. Н. Виктор Васнецов: антропология «иного» // Logos et Praxis. – 2025. – Т. 24,
№ 3. – С. 62–68. – DOI: https://doi.org/10.15688/lp.jvolsu.2025.3.7

Виктор Васнецов – художник-сказочник,
автор росписи Владимирского собора в Кие-
ве, декоратор, архитектор, который своими
чудными творениями создал «русский стиль».
Фасад Третьяковской галереи, церковь в Аб-
рамцеве, волшебный дом самого художника
в одном из московских переулков, особняк
Цветкова – праздник русской культуры, пода-
ренный нам художником. В своем творчестве
он проникает в глубины народного духа
и вскрывает доминанту русской культуры –
искание иного преображенного мира и сокро-
венного образа человека. Для того чтобы рас-
крыть этот тезис, в данной статье мы обра-
тимся к двум ключевым сюжетам его творче-
ства – живописи на тему народных сказаний и
таинственному образу молчания.

Сказка

«Я всегда был убежден, – признается
Васнецов, – что в жанровых и исторических
картинах, статуях и вообще в каком бы то
ни было произведении искусства – образа, зву-
ка, слова – в сказках, песне, былине, драме
и пр. сказывается весь цельный облик наро-
да, внутренний и внешний, – с прошлым и на-
стоящим, а может быть, и будущим. Только
больной и плохой человек не помнит и не це-
нит своего детства и юности... Плох тот на-
род, который не помнит, не ценит и не любит
своей истории!» [Васнецов 1987, 150]. Васне-
цов обращается в своей живописи к сказкам
и русскому эпосу. Здесь он ищет облик наро-
да, то, что определяет наше прошлое, настоя-
щее и будущее.

Для В. Стасова «Русско-волшебные со-
чинения Виктора Васнецова: “Иван-царевич
с Еленой Прекрасной”, “Ковер-самолет”,
“Три царевны подземного царства”, “Сирины
и Гамаюны”, все это – неудачные выдумки
и слабо написанные картины» [Стасов web].
Для Васнецова его труд – дань народу, воз-

вращение им же данного. «Я жил, – пишет он
Стасову, – в селе среди мужиков и баб и лю-
бил их не “народнически”, а попросту, как своих
друзей и приятелей, – слушал их песни и сказ-
ки, заслушивался, сидя на печи при свете
и треске лучины» [Васнецов 1987, 154]. Поз-
же он напишет: «Хотя я только художник, но
народ свой люблю не на картинах только
и жанрах – люблю его всего, его богатырс-
кую, подчас размашистую натуру, его песню,
сказку, его художество, его всю, наконец, мно-
гострадальную историю…» [Васнецов 1987,
212]. Для Васнецова народ – не умозритель-
ная категория, не абстрактный предмет ин-
тереса, единственной формой отношения к ко-
торому может быть только «любовь к даль-
нему», но плоть, от которой произошел он сам.
Фольклор не атрибут социальной прослойки, но
глубинные грезы, выражающие душу России.

Васнецов работает над сказочными по-
лотнами с конца 70-х гг. XIX в. («Три царевны
подземного царства», 1881; «Ковер-само-
лет», 1880; «Иван-царевич на Сером Вол-
ке», 1889 и др.). В начале 80-х он создает эс-
кизы к декорациям и костюмам для оперы
Н.А. Римского-Корсакова «Снегурочка», со-
чиненной композитором по мотивам одноимен-
ной пьесы А.Н. Островского. Премьера со-
стоялась в Русской частной опере Саввы
Мамонтова в 1885 г. и имела большой успех.
Васнецов живописно воскресил, говоря сло-
вами Афанасьева, поэтическое воззрение на-
рода на природу и воплотил в Снегурочке жен-
ский идеал. Как выразится потом Дягилев,
русское искусство указало разносторонний
путь – от сурового образа Морозовой до ми-
лого облика Снегурочки. Стасов восхищался
эскизами Васнецова: «Они полны поэзии, жиз-
ни, правды, русского духа, фантазии и красо-
ты. <…> Какая изумительная галерея древ-
него русского народа, во всем его чудесном
и красивом облике» [Васнецов 1987, 328].
В поздний период Васнецов пишет так назы-



64

ЧУЖЕЗЕМЕЦ (ΞΈΝΟΣ): ОСМЫСЛЕНИЕ ДРУГОГО В ФИЛОСОФИИ

Logos et Рraxis. 2025. Т. 24. № 3

ваемую «Поэму семи сказок» («Спящая ца-
ревна», «Царевна Несмеяна», «Кащей Бес-
смертный», «Баба-Яга», «Царевна-лягушка»,
«Ковер-самолет», «Сивка-Бурка»; 1901–1926).
Об этих последних тяжелых временах он со-
общает сыну в 1925 г.: «Я работаю, сколько
могу по своим старческим силам – и рабо-
таю именно над сказками, так как работа
для денег сама собою прекратилась, потому
что никаких и ниоткуда покупателей нет, ни до-
машних – больше, впрочем, спекулянтов, –
ни заграничных. Так я принялся за сказки. Те-
перь на очереди “Ковер-самолет”, летит что-
то очень с задержками. Перед ним работал
над “Царевной-Лягушкой”. Хоть понемногу,
а картины двигаются вперед. Красок вот не-
где достать, свои плохи, а заграничных нет.
В связи с обстоятельствами – общие художе-
ственные дела крайне туги» [Васнецов 1987, 253].
Впрочем, это оборотная, нехудожественная
сторона действительности. Она касается ху-
дожника, а не художества. У Васнецова, ка-
к истинного художника, творчество пре-
взошло творца: он подарил нам наглядность
наших грез.

Сказка не отражение действительности,
не то, что находится в позитивном или нега-
тивном отношении с социальными практика-
ми, как полагал В. Пропп [Пропп 1986]. Сказ-
ка для Васнецова – это сама действитель-
ность, не выдумка, а, как сказал бы А. Лосев,
наиболее яркая и подлинная реальность, дан-
ная в живом чувстве [Лосев 2001]. Или, как
выражается Ф. Гиренок, сказка – это наше
уже-сознание [Гиренок 2025]. Она рассказы-
вает о том, как устроен внутренний мир чело-
века. Сказка обращена к душе, к нашим доя-
зыковым интуициям, определяющим наше
миросозерцание. Васнецов, работая со сказ-
ками, занимается археологией нашего созна-
ния. Какие сказки у народа, такая и его душа.

Национальное в сказке, скажет Е. Тру-
бецкой, имея в виду универсальные сюжеты,
почти всегда вариант общечеловеческого.
Сказки хранят память о «неумирающих цен-
ностях человеческой жизни», заключают в се-
бе «что-то для всех народов и для всех вре-
мен важное и нужное» [Трубецкой 2005, 386–
387]. И он прав. Но есть, однако, что-то непе-
реводимое в сказках, что передается внутри
культуры лишь от сердца к сердцу. Сам Тру-

бецкой заключает это невыразимое отличие
русских сказок в формулах о «женственном
характере» наших волшебных грез и о «мис-
тически пассивных переживаниях человечес-
кой души» [Трубецкой 2005, 426–427]. Герои
русских сказок – искатели иного царства, ко-
торое в пределе своем есть преображенный
мир. А потому наш главный герой – Иван-дурак,
тот, кто живет не своим умом, но небесной
мудростью. Кто в своей духовной нищете,
подобно святому, предоставляет себя софий-
ной стороне жизни. Он образец жертвенности
и самоотречения, последней ступенью кото-
рых является отказ от «Я». И только тот, кто
пошел по этому мистическому пути пассив-
ности до конца, получит высшую награду.
Васнецов воплотил этот неотмирный идеал
русской культуры, ее метафизическое уст-
ремление к Премудрости в картине «Сивка-
Бурка» (начало 1920-х гг.). В версии сказки из
сборника А.Н. Афанасьева Иван-дурак, млад-
ший сын, занимается ничегонеделаньем, он
отвращен от посюстороннего мира. Вещего
коня он получает из иного царства от умер-
шего отца, который призвал его из разверз-
шейся могилы. Старшие братья – умные. Они
побоялись на могилу к отцу ходить, ночью ее
стеречь, как велел при смерти отец. Млад-
ший сын исполнил волю отца за всех братьев,
потому что не боялся за свое «Я», которого
был лишен. Не с первого раза одолел Иван-
дурак на своем вещем коне высокий терем
царевны – желанной для всех невесты. А ког-
да одолел, стал женихом, преобразившись в
красивого молодца. Как говорит сказка: «Наш
Иван тут стал не Иван-дурак, а Иван царский
зять; оправился, очистился, молодец молод-
цом стал, не стали люди узнавать!» [Народ-
ные русские сказки 1985, 7]. Иван-Дурак на
картине Васнецова летит на волшебном коне
к высокому терему царевны и достигает той
высоты, которая обычному, то есть живуще-
му своим умом, человеку недоступна. В дар
он получает обручение с небесной невестой.
Идеал устремления к иномирью живописно
передан Васнецовым и в образах ковра-
самолета («Ковер-самолет», 1880; «Ковер-
самолет», 1920–1923, 1925), серого волка
(«Иван-царевич на Сером Волке», 1889), не-
здешней печали Царевны Несмеяны, которую
только дурень, то есть обладатель иного ума,



Logos et Рraxis. 2025. Vol. 24. No. 3 65

Н.Н. Ростова. Виктор Васнецов: антропология иного

оказался способен рассмешить («Царевна-
Несмеяна», 1916).

В эклектичной «Спящей царевне» (1913–
1917), объединяющей литературную сказку,
духовный космогонический стих «Голубиная
книга» и образ затерянного среди густого леса
прекрасного терема, в котором диковинно ра-
стут цветы, соседствуют медведи, попугаи
и лисы с зайцами, Васнецов создает свою
сказку. И сказка эта не о царевиче и его люб-
ви к царевне, но о сне, пробуждения от кото-
рого не дано. Несмотря на красочную деко-
ративность, общее эстетическое благолепие,
это образ апокалиптический. Проснемся ли
мы или не проснемся, ничто не изменится.
Пребывая во сне, мы, словно в клетке. Кра-
сота – вокруг нас, а мы, будто мертвы, мы
вне ее. Проснемся – но красота, окружающая
нас, неподлинная, в лесу спрятанная, словно
украденная, вырванная из родной почвы. Кни-
га Голубиная с премудростью, отвечающая
на вопросы: «От чего у нас начался белый
вольный свет?», «От чего у нас солнце крас-
ное?», «От чего у нас ум-разум?», «От чего
наши помыслы?», «От чего у нас мир-народ?», –
открыта перед нами, но прочесть мы ее не-
можем. Вот она премудрость, для нас не дос-

тупная. Непосредственности знания книги про-
тиворечит надуманность терема-сада. Мир
перестал быть для нас обжитым. Все сдви-
нулось со своих мест. Истины утратили свою
очевидность. Мы живем на ощупь, наугад, в
темноте. Наше сознание померкло. Мир пе-
рестал быть ясным. У нас есть глаза, но мы
разучились видеть. У нас есть сердце, но мы
разучились чувствовать. Сознание сузилось
до сонного терема, в котором мечты о полно-
те бытия обречены. Спящая царевна не об-
раз любви, а образ забвения себя, метафизи-
ческого обморока. Если вообразить пробуж-
дение царевны, это будет поистине страшная
картина – хаоса и тупика.

Картины «Богатыри» (1881–1898), «Ви-
тязь на распутье» (1882) и «После побоища
Игоря Святославича с половцами» (1880) –
это своеобразная трилогия, образ святой люб-
ви к родине, правды и достоинства русского
человека. Как говорил сам Васнецов, «Бога-
тыри Добрыня, Илья и Алешка Попович на бо-
гатырском выезде – примечают в поле, нет
ли где ворога, не обижают ли где кого?» [Вас-

нецов 1987, 59]. Враг – это тот, кто нарушает
порядок, границы мира. Богатыри ищут не лич-
ного подвига, но берегут родную землю. Прав-
да для русского человека – понятие сборное.
Она одна на всех. Она сопряжена с понятием
справедливости. Стасов говорил о том, что
«Богатыри» Васнецова занимают в истории
русской живописи одно из первейших мест.
Значение их выразилось в беседе молодых ху-
дожников Академии художеств. Стасов под-
слушал, обрадовался и тут же позавидовал,
что не подумал то же сразу сам, прежде ус-
лышанного. «А что они говорили? – делится
Стасов. – Они говорили, что эти “Богатыри”
для них выходят словно pendant, дружка,
к “Бурлакам” Репина. И тут и там – вся сила
и могучая мощь русского народа. Только эта
сила там – угнетенная и еще затоптанная,
обращенная на службу скотинную или машин-
ную, а здесь – сила торжествующая, спокой-
ная и важная, никого не боящаяся и выполня-
ющая сама, по собственной воле, то, что ей
нравится, что ей представляется потребным
для всех, для народа» [Васнецов 1987, 327].
И далее: «И что останавливает глаз и глубоко
проникает в душу, это то, что среди всего это-
го вооружения, мечей, кольчуг, копий, шлемов,
стремян и плетей из картины несется не толь-
ко одно впечатление силы и кровавых буду-
щих расправ, проломленных черепов, отруб-
ленных рук, исковерканных носов и глаз, но
еще впечатление благости, великодушия
и добродушия – ими полон всего более сам
Илья Муромец, главная срединная фигура»
[Васнецов 1987, 328].

По поводу картины «Витязь на распутье»
Васнецов уточняет: «На камне написано: “Как
приму ехати – живу не бывати – нет пути ни
прохожему, ни проезжему, ни пролетному”.
Следуемые далее надписи: “направу ехати –
женату быти; налеву ехати – богату быти” –
на камне не видны, я их спрятал под мох и стер
частью» [Васнецов 1987, 156]. Иными слова-
ми, перед нами витязь, у которого только один
путь, и он знает какой. В одном из писем Вас-
нецов так и называет свой образ – «Витязь
в раздумии перед прямой дорогой» [Васнецов
1987, 58–59].

Картина «После побоища Игоря Свя-
тославича с половцами» написана Васнецо-
вым на «Слово о полку Игореве», из которого



66

ЧУЖЕЗЕМЕЦ (ΞΈΝΟΣ): ОСМЫСЛЕНИЕ ДРУГОГО В ФИЛОСОФИИ

Logos et Рraxis. 2025. Т. 24. № 3

рождался миф о «Русской земле». Славные
витязи полегли за родину в землю, словно ус-
нули благим сном среди лазоревых цветов.
Смерть всякого воина, отстаивающего род-
ную землю, мученическая, осмысленная, а
потому святая.

Билися день,
Бились другой,
На третий день к полдню
Пали знамена Игоревы!
Тут разлучилися братья на бреге бытрой Каялы;
Тут кровавого вина недостало;
Тут пир докончили храбрые русские,
Сватов попоили,
А сами легли за Русскую землю!
Поникает трава от жалости,
А древо печалию
К земле преклонилось –

говорит нам автор «Слово о полку Игореве»,
сравнивая доблестную битву со свадебным
пиром [Слово о полку Игореве 2017, 15].

То не просто битва, то торжество. В уни-
сон «Слову…» картина Васнецова сохраняет
в себе амбивалентность плача и славы. Как
звучит русская пословица, на миру и смерть
красна. Мы смотрим на убитых воинов, а ви-
дим не смерть, а то, ради чего они положили
свои головы.

Ангел молчания

В московской мастерской художника,
расположенной на втором этаже его сказоч-
ного и одновременно простого русского дере-
вянного дома, черным углем на белой стене
изображен ангел. Его веки приспущены, взор
обращен вовнутрь, к губам поднесен указа-
тельный палец. Это ангел молчания («Ангел
молчания», начало 1900-х гг.).

Распространенная легенда говорит
о том, что маленькие дети мешали Васнецо-
ву работать, и тот, желая усмирить их, поста-
вил на входе символического стража. Однако
по воспоминаниям сына, дети и вправду лю-
били приходить к отцу, смотреть за его рабо-
той, подглядывать, как он кладет краски, и, ко-
нечно, путались под ногами, а тот боялся на-
них наступить, сердился, но никогда не выго-

нял [Васнецов 1987, 318]. Ангел ничего не сте-
режет, никого не останавливает. Это не сим-

вол для проходящих мимо, наподобие агитки
советских времен «Соблюдайте тишину!», это
символ каждого человека, живущего челове-
ческой жизнью, то есть внутренней. Внутрен-
няя жизнь начинается с молчания. Ангел сим-
волизирует не отсутствие внешнего шума, а
состояние ума. Образ ангела перекликается
с иконографией Иоанна Богослова в молча-
нии, обращенной к неизреченному. Молчание
как антропологический идеал присутствует у
Васнецова и в «Аленушке», и в написанном
вместе с ней «Затишье» (1881).

Дремлют сосны.
Дремлют дали.
Отдыхая, дремлет лес.
В воды тихие упали Отражения небес.
Под сосной сижу я в думах...
И затишье, и покой –
И в шептанье хвой угрюмых
Радость жизни предо мной –

писал В.А. Гиляровский по мотивам «Затишья».

Молчание – это мертвость для мира,
обращение к себе. Молчание – это смирение
сокрушенного сердца. Как говорится в молит-
ве святителя Игнатия Брянчанинова, «Мое
единственное достояние – стыдение лица
и молчание уст» [Святитель Игнатий 2010a,
170]. В своем пределе молчание – это свя-
щенное безмолвие, исихия. Пребывание в Боге
соединенного с самим собой человека, его
ума, души и тела как целого. Игнатий Брян-
чанинов пишет: «Какое же чувство объемлет
меня там? Объемлется все существо мое
глубоким, таинственным молчанием, вне вся-
кой мысли, вне всякого мечтания, вне всякого
душевного движения, производимого кровью;
субботствует и вместе действует существо
мое под управлением Святого Духа… Пре-
бываю как упоенный, забываю все, питаюсь
неведомой, нетленной пищей, нахожусь вне
всего чувственного, в области невеществен-
ного, в области, которая превыше не только
вещества, превыше всякой мысли, всякого
понятия: не чувствую самого тела моего. Очи
мои смотрят и не смотрят, видят и не видят,
уши слышат и не слышат… Молчание див-
ное, объемлющее ум, сердце, душу, устре-
мившихся всей крепостью своей к Богу и поте-
рявшихся – так сказать – в бесконечном движе-
нии к беспредельному, молчание это – вместе и



Logos et Рraxis. 2025. Vol. 24. No. 3 67

Н.Н. Ростова. Виктор Васнецов: антропология иного

беседа, но – без слов, без всякого разнообра-
зия, без мыслей, превыше мыслей» [Святи-
тель Игнатий 2010б, 537–538]. Видеть и разу-
меть посредством невидения и неведения то,
что выше созерцания и знания, и есть, гово-
рит Дионисий Ареопагит, «поистине видеть и
ведать» [Ареопагит 1995, 351].

Молчание – это беседа без слов, собесе-
дование с Богом нищего духом. Радикальный
отказ от чувственного и стремление к умопос-
тигаемому, обретение, как выражается святой
Каллист Ангеликуд (XIV в.), вышней родины.

Есть слово, а есть то, что выше слова.
Есть сказáнное, а есть то, что выше, – не-
сказамнное. Есть разумное, а есть то, что
выше разума, – сверхразумное. Русская куль-
тура тяготеет не к слову, а к дословному, к апо-
фатическому – тому, что прежде и выше сло-
ва. Наши основания мы находим не в уме,
а в зауми, в том, что за умом, что прежде
и сверх ума. Не умом, по словам поэта, Рос-
сию понимают, а тем, что его определяет.

В образе ангела молчания воплотился
русский идеал странничества, который в пре-
деле своем есть святость. В антропологичес-
ком смысле образ свидетельствует о том, что
человек – это пришелец в мире, сверхъесте-
ственно он рождается в опыте молчания. В эти-
ческом – он говорит нам об отказе от мирской
суеты, отказе от «Я» с тем, чтобы мерить все
божественной мерой. В эстетическом плане
он определяет красоту как то, что имеет он-
тологический статус, красота – это лад, со-
вершенство, обретаемые в Боге.

СПИСОК ЛИТЕРАТУРЫ

Ареопагит 1995 – Дионисий Ареопагит. О боже-
ственных именах. О мистическом богословии.
СПб.: Глагол, 1995.

Васнецов 1987 – Васнецов В.М. Письма. Дневники.
Воспоминания. Суждения современников.
М.: Искусство, 1987.

Гиренок 2025 – Гиренок Ф.И. Ценности и смыслы в
галлюценозе русского сознания. М.: Про-
спект, 2025.

Лосев 2001 – Лосев А.Ф. Диалектика мифа. М.:
Мысль, 2001.

Народные русские сказки 1985 – Народные русские
сказки А.Н. Афанасьева: в 3 т. Т. 2. М.: Наука,
1985.

Пропп 1986 – Пропп В.Я. Исторический корни вол-
шебной сказки. Ленинград: ЛГУ, 1986.

Святитель Игнатий 2010a – Святитель Игнатий
(Брянчанинов). Аскетические опыты: в 2 т.
Т. 1. М.: Изд-во Сретенского монастыря, 2010.

Святитель Игнатий 2010б – Святитель Игнатий
(Брянчанинов). Аскетические опыты: в 2 т.
Т. 2. М.: Изд-во Сретенского монастыря, 2010.

Слово о полку Игореве 2017 – Слово о полку Иго-
реве. Повести временных лет. М.: Стрекоза,
2017.

Стасов web – Стасов В.В. Избранные сочинения
в трех томах. Живопись, скульптура, музыка.
Т. 3. М.: Искусство, 1952. // http://az.lib.ru/s/
stasow_w_w/text_1901_iskusstvo_19_veka.shtml

Трубецкой 2005 – Трубецкой Е.Н. Смысл жизни.
М.: Канон+ : Реабилитация, 2005.

REFERENCES

Dionysius the Areopagite, 1995. About Divine Names.
About Mystical Theology. Saint Petersburg,
Glagol Publ.

Vasnetsov V.M., 1987. Letters. The Diaries. Memories.
Judgments of Contemporaries .  Moscow,
Iskusstvo Publ.

Girenok F.I., 2025. Values and Meanings in the
Hallucenosis of Russian Consciousness.
Moscow, Prospekt Publ.

Losev A.F., 2001. The Dialectic of Myth. Moscow,
Mysl Publ.

Russian Folk Tales by A.N. Afanasyev. In 3 Vols. Vol. 2.
Moscow, Nauka Publ., 1985.

Propp V.Ya., 1986. The Historical Roots of the Fairy
Tale. Leningrad, LGU.

St. Ignatius (Bryanchaninov), 2010. Ascetic
Experiments: In 2 Vols. Vol. 1. Moscow, Izd-vo
Sretenskogo monastyrya.

St. Ignatius (Bryanchaninov), 2010. Ascetic
Experiments: In 2 Vols. Vol. 2. Moscow, Izd-vo
Sretenskogo monastyrya.

The Tale of Igor’s Campaign. Russian Primary
Chronicle, 2017. Moscow, Strekoza Publ.

Stasov V.V., 1952. Selected Works in Three Volumes.
Painting, Sculpture, Music. Vol. 3. Moscow,
Iskusstvo Publ. URL: h ttp://az.lib.ru/s/
stasow_w_w/text_1901_iskusstvo_19_veka.shtml

Trubetskoy E.N., 2005. The Meaning of Life. Moscow,
Canon+ Publ., Rehabilitatiya Publ.



68

ЧУЖЕЗЕМЕЦ (ΞΈΝΟΣ): ОСМЫСЛЕНИЕ ДРУГОГО В ФИЛОСОФИИ

Logos et Рraxis. 2025. Т. 24. № 3

Information About the Author

Natalia N. Rostova, Doctor of Sciences (Philosophy), Associate Professor, Professor, Department
of Philosophical Anthropology, Faculty of Philosophy, Lomonosov Moscow State University, Leninskie
gory, 1, 119991 Moscow, Russian Federation, nnrostova@yandex.ru, https://orcid.org/0000-0002-3675-2082

Информация об авторе

Наталья Николаевна Ростова, доктор философских наук, доцент, профессор кафедры
философской антропологии философского факультета, Московский государственный университет
им. М.В. Ломоносова, Ленинские горы, 1, 119991 г. Москва, Российская Федерация, nnrostova@yandex.ru,
https://orcid.org/0000-0002-3675-2082


