
Logos et Рraxis. 2025. Vol. 24. No. 3 35


Н

ер
ет

ин
а С

.С
., 2

02
5

ЧУЖЕЗЕМЕЦ (ΞΈΝΟΣ): ОСМЫСЛЕНИЕ ДРУГОГО В ФИЛОСОФИИ



www.volsu.ru

DOI: https://doi.org/10.15688/lp.jvolsu.2025.3.5

UDC 1(091):27-87 Submitted: 15.08.2025
LBC 87.3(0)43-342.3 Accepted: 02.09.2025

ALIEN IN THE PHILOSOPHY OF NICHOLAS OF CUSA

Svetlana S. Neretina
Institute of Philosophy of the Russian Academy of Sciences, Moscow, Russian Federation

Abstract. The main objective of the article is to reveal the concept of the Non-Other in the philosophy
of Nicholas of Cusa and to show his method of working with definitions that allow us to understand the foundations
that make a thing a thing with a paradoxical internal opposition. Unlike God, who, as the cause of all creation, is self-
identical and does not oppose anything, and therefore is the Non-Other, any created thing is both the other
and the non-other. Like God, it is the non-other when taken in itself and the other when considered in relation
to another thing. The term “non-other” is not a defined term, and this is what made it attractive to Nicholas of Cusa:
it is through its obscurity that something one is incomprehensibly seen, something that is neither substance nor
being nor unity nor even a name, because this vaguely seen thing is before name, before being, even before
nothing; it has only the possibility of being, because the creation that is now incomprehensibly perceives the Non-
Other. This possibility of being before being and before nothing can only be attributed to God, whom Nicholas
of Cusa defines through possible being (possest) as “actually infinite power,” an a priori principle that permeates
each and every thing. In this sense, the non-other is God, and a saint, and a thinker, and a righteous man, and all
other things that can be named with the negation “not,” taken by themselves. Nicholas of Cusa introduces a “clear
and convenient method” of research – a special kind of schematism (scheme – shape, form, expression) – to discover
the connection between the mental and the sensual. Such a scheme is the formula “not other than,” which not only
defines a thing but also reveals the direction of thought or the way in which things are compared.

Key words: thing, Other, Non-Other, definition, direction, scheme, possible, being.

Citation. Neretina S.S. Alien in the Philosophy of Nicholas of Cusa. Logos et Praxis, 2025, vol. 24, no. 3,
pp. 35-45. (in Russian). DOI: https://doi.org/10.15688/lp.jvolsu.2025.3.5

УДК 1(091):27-87 Дата поступления статьи: 15.08.2025
ББК 87.3(0)43-342.3 Дата принятия статьи: 02.09.2025

ИНОЙ В ФИЛОСОФИИ НИКОЛАЯ КУЗАНСКОГО

Светлана Сергеевна Неретина
Институт философии РАН, г. Москва, Российская Федерация

Аннотация. Основная задача статьи – раскрыть концепт Неиного в философии Николая Кузанского,
показать его метод работы с определениями, позволяющими понять основания, делающие вещь вещью
с парадоксальным внутренним противостоянием. В отличие от Бога, который как причина всего сотворен-
ного есть самотождественное, ничему не противостоящее, а потому Неиное, любая тварная вещь есть иное
и неиное. Она, как и Бог, неиное, если взята сама по себе, и иное, если рассматривается относительно другой
вещи. Термин «не-иное» не определенный термин, этим он оказался привлекательным для Николая Кузанс-
кого: именно через его неясность непостижимым видится нечто одно, не являющееся ни субстанцией, ни
сущим, ни единым, даже не именем, потому что это смутно видимое прежде имени, бытия, даже прежде
ничто; оно обладает лишь возможностью быть, поскольку то создание, что есть сейчас, непостижимо усмат-
ривает Неиное. Эта возможность бытия до бытия и до ничто может быть присуща только Богу, которого
Кузанец и определяет через возможностное бытие (possest), как«актуально бесконечную мощь», априор-
ное начало, пронизывающее любую вещь. В этом смысле неиное – и Бог, и святой, и мыслитель, и праведник,
и все иное, что можно поименовать с отрицанием «не», взятое само по себе. Кузанец вводит «ясный и удоб-
ный метод» изыскания – особого рода схематизм (где схема – облик, форма, выражение), для обнаружения



36

ЧУЖЕЗЕМЕЦ (ΞΈΝΟΣ): ОСМЫСЛЕНИЕ ДРУГОГО В ФИЛОСОФИИ

Logos et Рraxis. 2025. Т. 24. № 3

связи ментального с чувственным. Такой схемой является формула «не иное как», не только определяющая
вещь, но и обнаруживающая направление мысли или способ сопоставления вещей.

Ключевые слова: вещь, Иное, Не-Иное, определение, направление, схема, возможное, бытие.

Цитирование. Неретина С. С.  Иной в философии Николая Кузанского // Logos et Praxis. – 2025. – Т. 24,
№ 3. – С. 35–45. – DOI: https://doi.org/10.15688/lp.jvolsu.2025.3.5

Видение Иного
в «Менинах» Веласкеса

Средневековье как формально-содержа-
тельное понятие реально началось с момен-
та, когда начали не только представлять хри-
стианство как учение и терминологически
сближать античный и иудаистский взгляды
на мир, превращая и создавая новый, читав-
шийся как палимпсест.

В «Менинах» (1656) Д. Веласкеса девоч-
ка-принцесса со своими фрейлинами-менина-
ми, собаками, охранником, карликами и даже
самим художником перед мольбертом с кис-
тью в руках смотрят на что-то «за» карти-
ной. В зеркале в глубине картины смутные си-
луэты матери и отца девочки – королевы и ко-
роля Испании. Поразительный эффект. Видит
ли нас королевская чета? Кого видит девочка –
их ли перед нами, нас ли за ними или что-то
еще? Плоскость картины делит пополам про-
странство: часть перед нами, другое позади, –
и мы подозреваем, что в зеркале отражается
не вся его глубина. Фуко написал: «Он фикси-
рует взглядом невидимую точку, которую,
однако, мы, зрители, легко можем локализо-
вать, так как эта точка – мы сами: наше тело,
наши глаза» [Фуко 1977, 46]. Можно понять
и так, но, повторю, не очевидно, что персона-
жи не смотрят на что-то помимо нас, ибо
«изображение должно выходить из рамы» [Фуко
1977, 51]. Не исключено, что художник может
сквозь них или помимо них видеть что-то иное.

Не стали же король с королевой некими
размытыми сущностямипотому, что представ-
лены в мутном стекле зеркала? Не исключе-
но, что не они в поле зрения художника, знав-
шего иные художественные традиции, но и Тот,
чьими помазанниками они являются, – а Он
неведом, Он такой Иной, больше которого
нельзя помыслить: напряженность поз персо-
нажей позволяет продумать и такое видение.

Пример с «Менинами» Веласкеса оче-
видно показывает историю как палимпсест,

когда несмотря на все изменения значений
речи, политики, культуры, странно и неожидан-
но вдруг проступает иное.

В Средневековье этим занимались
вплотную, сначала не различая термины
«иное» и «другое». Августин Блаженный
в трактате «О диалектике» писал о неясном,
сопровождающем нас в обыденной жизни:
о неясности значения слов, произношения
и расстановки акцентов, видения пути – «из-
за плотности тумана», например, неясности
разумения и выбора [Августин 2018, 482, 489–
491]. Размышление Августина дает огромный
заряд мысли, включая способность вообра-
жения и способность логического рассужде-
ния. Непонимающие и не поймут, считает он,
останутся во мраке, в obscuritas, в слепоте.
Но тот, кто постигнет смысл слов, сможет об-
наружить контексты, в которых эти слова смо-
гут быть применимы, став ясными и не утра-
тив прочих значений, которые будут исполь-
зованы в иных контекстах. «Разве ты не ви-
дишь, что после того, как раздвинутся обла-
ка мрака, выступит то многодорожье, о чем
выше было сказано? Возьмем, например, имя
“великий”», которое «вместе с тем и стопа
хорея, и Помпей, и Вергилий, и столбняк не-
радения». Это имя как таковое нельзя по-
нять на основании одного лишь его определе-
ния [Августин 2018, 484]. Его смысл один,
когда оно характеризует Помпея, и другой
относительно количества собственных звуков.

 Августин, сказав о необходимости упот-
ребления слова в контексте, меняет термин
ambiguitas (неясность, или двусмысленность)
нa aequivocatio – двуосмысленность, при ко-
торой сохраняются и слово, и все его разные
значения. Острие взгляда не то же, что ост-
рие меча.

Слово – это Бог. На это абсолютное тож-
дество, как правило, мало обращается внима-
ния, ибо «слово тянет мыслящего не к раз-
ным понятиям», как следовало бы, «а влечет
к очевидному» [Августин 2018, 485], хотя нео-



Logos et Рraxis. 2025. Vol. 24. No. 3 37

С.С. Неретина. Иной в философии Николая Кузанского

чевидное содержится в любом слове. Может
показаться, что слова произносятся ради слов,
ради познания того, что словами опознается,
ради того, чему они служат одеждой. О том,
что неясность производится самими вещами,
которые обозначаются этим словом, не дума-
ется. Когда говорят фразу «Многие писали
размером дактиля, как Туллий», то вовсе нео-
чевидно, что здесь имеется в виду: «Приве-
ден ли “Туллий” как пример стопы дактиля или
как пример поэта, пользующегося дактилем,
из чего первое принимают на основании ис-
кусства, а второе по обычаю речи» [Авгу-
стин 2018, 488].

Контекст, в котором слова приобрета-
ют смысл, но который принадлежит не им,
а использующему их субъекту, сотворен им
на основании искусства, что вообще харак-
теризует творение. Это странная двойствен-
ность: разные природы образуют нечто одно.
Над этим размышлял Боэций, желавший по-
стичь как смешиваются две природы. По свой-
ству природы смешение невозможно. Нечто
неслиянное и нераздельное может возникнуть
только при соучастии природы и искусства.
Корона как корона образуется при сочетании
камня и металла; их можно отделить, и тогда
и камни, и металл станут тоже собой, но не
короной, а иными относительно короны. Одни
и те же действия, совершаемые разными
людьми с разным умением, имеют разный
эффект, как, например, один из правящих
квадригами, «которые нужно направлять и по-
ворачивать», делает это искуснее другого
[Boetii 1934, 116]. Боэций связывает с искус-
ством неопределимую способность мастеров-
ремесленников, в результате чего появляют-
ся неожиданные вещи. Его анализ соедине-
ния разнородного объясняет саму внезапность
появления нового, которое всегда иное, ибо
другое – лишь видоизменение старого. Боэ-
ций провел жесткое отличие иного от друго-
го. Иное – это то, что создано или сотворено,
оно отличается по виду, как, например, чело-
век от лошади, а другое – то, что разделено
случайно: одингуляет, а другой лежит; но и тот,
и другой – человек. Лежащий может гулять в
возможности. Мысль о силе возможности
(potentia), которая может не проявиться и
нечто может не появиться, поразила Боэция.
«Яйцо – животное и не животное: оно не явля-

ется в действительности животным до тех
пор, пока оно яйцо и не находится в процессе
оживления и становления животным; точнее,
оно является животным только в возможнос-
ти: оно может сделаться животным, когда
оживет и примет его вид и форму» [Boetii 1847,
col. 118]. Именно в ней «спят» инаковость и
другость. Инаковость требует усилия твор-
ца, искусства, приобретающего форму при-
родности. Это – предвосхищение возможно-
стного бытия (posse-esse) Николая Кузанс-
кого, отличающегося от всего иного. Пути
мысли не знают времени.

У Ансельма Кентерберийского Аliquid –
такое Иное Бога 1 – тоже является, обнару-
живает не свое бытие, не себя, а себя-через-
существование любого этого, не случайно
другое имя его трактата «Прослогион» –
«О существовании Бога» (в оригинале De
existentia Dei). И оно открывается благодаря
художнику, который рисовал картину, то есть
через искусство. Его Иное показывает себя
не тогда, когда картина в уме (в возможнос-
ти), а когда она написана полностью. «Нас
влечет к очевидному», хотя речь о неочевид-
ном – о том, что больше: Ансельм, как и Бо-
эций, считал Августина своим наставником.

Веласкес, уже по-новому писавший, пре-
красно понимал это влечение к неочевидному
через очевидное. Так, совсем неочевидно, что
отраженное в зеркале – в «тусклом стекле,
гадательно», как сказал апостол Павел (Пер-
вое послание к Коринфянам 13:12) – есть
именно то, на что направлены взгляды прин-
цессы, ее фрейлин и художника. Это то иное,
чего мы не знаем. Более того, скорее всего
в этой новоевропейской картине выражена
тоска об утраченном средневековом допуске
Иного: Иного лица, образа, невидимого и не-
ведомого.

Мышление Аристотелем

То, что Слово имеет сакральный харак-
тер, было известно издревле, хотя именно
в Новом Завете это было сказано однознач-
но: «Вначале было Слово, и Слово было
у Бога, и Слово было Бог». Но читая Гоме-
ра, понимаешь, что язык через него говорит
не только то, что звучит, но и то беззвучное, то
событие, до которого мы жаждем дотянуться.



38

ЧУЖЕЗЕМЕЦ (ΞΈΝΟΣ): ОСМЫСЛЕНИЕ ДРУГОГО В ФИЛОСОФИИ

Logos et Рraxis. 2025. Т. 24. № 3

В чтении мы впервые сталкиваемся с такой
жизнью, где все иное, не обязательно с чело-
веком, мыслителем, праведником. Оно нас
захватывает, продолжая в нас жить, даже если
мы не вполне опознали его, даже если это –
обломки того, чего мы уже не знаем. Обра-
тившему внимание на эти «обломки» В.Э. Айра-
петяну, как рассказывает В.В. Бибихин, «ни-
как не удавалось направить слушателей»,
которые пытались определить направление,
в котором тот работал, «на неширокую кру-
тую тропу “иного”» [Бибихин web].

Если учесть, как поминает Айрапетян,
что иной – это сам иной, то что же удивлять-
ся удивлению Августина, как он сообщал в са-
мом начале «Исповедей», обнаружившего
в себе иного, то есть Бога, и остолбеневшего
от вопроса о самом себе: кто он? Хотя не зна-
ет он не только, кто он и откуда к нему придет
Бог, он не знает, откуда он сам пришел в эту
«мертвую жизнь или живую смерть» [Авгус-
тин 1991, 8]. Речь здесь не о тождестве смерти
и жизни, как написано в примечании к этому
фрагменту, но о собственном происхождении:
из материнского ли он лона или из божествен-
ных кущ? Он обнаружил в себе иного, как в свое
время в «Софисте» ξένος из Элеи обнаружил
себя иным относительно своего «отца» Пар-
менида, рискуя быть названным отцеубийцей,
ибо вопреки «отцу» был вынужден признать
существование «ничто», обеспеченное речью.

Аристотель оказался для христианского
Средневековья «своим» именно потому, что
выдвинул концепцию, которая послужила фун-
даментом для христианской концепции мило-
сердия с ее акцентом на отношении к друго-
му (άλλος) как к самому себе, и произвел ана-
лиз слова, связей слов, логики высказывания,
«за» которыми стоит высказываемая вещь как
иное высказыванию, несказываемое. С этим
же связано и появление в «Илиаде» Гомера
истора как третейского судьи (отсюда пред-
ставление о суде истории), задача которого
тоже увидеть иное [Неретина 2018, 28] или
возвратить то, что было уже. Это значит, что
то уже – иное, и если его можно не узнать, то
о нем можно знать. Способ, каким его можно
знать, показывает Аристотель, рассуждая
о сущем, которое может принимать противо-
положности. Это первое, что необходимо
иметь в виду для нашей темы.

Второе заключается в том, что, принимая
противоположности, сущность «меняется
сама» [Аристотель 1978a, 4а 30]. Сущее не
упускает стать иным, ибо не упускает воз-
можностей это сделать. В «Категориях» Ари-
стотель подчеркивает, что противоположнос-
ти, хотя между некоторыми из них может быть
«нечто посредине», никак не связаны друг
с другом [Аристотель 1978a, 12а, 5–20]. Это
относится и к таким «противолежаниям», как
утвердительная и отрицательная речь, имен-
но сейчас нас интересующая. Одно дело (или
иное дело) – сидеть, другое (или иное) – не си-
деть, хотя и то и другое, как и в случае ли-
шенности или обладания чем-то, могут пере-
ходить друг в друга [Аристотель 1978a, 13а,
15–20], что очень напоминает размышления
Боэция, комментировавшего «Категории».
Однако подчеркивается не возможность пе-
рехода, а противоположность самих вещей:
то, о чем речь, например, состояние челове-
ка, не есть речь, соответственно это не под-
падает ни под утверждение, ни под отрица-
ние. Оно как раз не-иное. Оно – само по себе
сущее и может принадлежать одному
и тому же (имеется в виду род) [Аристотель
1978a, 14а 15–20]. Это суждение Аристотеля
спровоцировало через много столетий у Боэ-
ция мысль о различении иного (aliud) от дру-
гого (alteratum).

Третье, что обращает на себя внимание
в размышлениях Аристотеля о противополож-
ностях, это рассуждение о том, что дано вме-
сте, что вещи даже будучи противопостав-
ленными, не являются причиной бытия друг
для друга и возникают в одно и то же вре-
мя 2. Ставится проблема не просто бытия или
существования, а обладания бытием возмож-
ности быть.

Эту вызывающую трудности проблему
философ обсуждает в трактате «Об истолко-
вании» и потому в связи с речью, в которой
противоположности «расставлены в соответ-
ствии с “быть” и “не быть” (например, отри-
цанием [высказывания] “есть человек” будет
“не есть человек”, а “есть не-человек”» [Ари-
стотель 1978б, 21b, 1–5]. Это относится
к предложениям с любым глаголом, ибо
«человек идет» то же, что «человек есть
идущий». «Поэтому, если это везде так, то
и отрицанием [выражения] “могущее быть”



Logos et Рraxis. 2025. Vol. 24. No. 3 39

С.С. Неретина. Иной в философии Николая Кузанского

будет “могущее не быть”, a не “не могущее
быть”» [Аристотель 1978б, 21b, 10–12]. Од-
нако рассуждения Аристотеля не были бы па-
радоксальными, если бы он отмахнулся от
еще одной трудности. «Полагают, что одно и
то же может быть и не быть, ибо все, что
может быть разрезано или что может ходить,
может и не ходить и не быть разрезанным;
основание же этого – то, что все могущее в
таком смысле не всегда осуществляется, так
что ему присуще и отрицание, ибо то, что спо-
собно к хождению, может и не ходить, и мож-
но не видеть то, что доступно зрению» [Ари-
стотель 1978б, 21b, 12–17].

Не наше нынешнее дело анализировать
интереснейшие аргументы Аристотеля, что
является противоположным могущему быть
и могущему не быть. Но именно аристоте-
левский анализ противоположностей, где речь
идет о совместности их существования, явно
спровоцировал появление мысли об описании
такого Сущего, как Бог, через Не-Иное у Ни-
колая Кузанского, которое твердо и строго
есть, но как сущая потенциальность, рожда-
ющая из себя действительность. Как был
убежден С.Л. Франк, «не существует закон-
ченной всеобъемлющей действительности,
которая совпадала бы с целокупностью бы-
тия, потому что все действительное рожда-
ется из лона возможного как реальной потен-
циальности, или сущей мучи. Сама же потен-
циальность, или мочь, хотя и принадлежит
к реальности и образует ее первичную глуби-
ну, но никак не может быть названа “действи-
тельностью”. Ибо “действительность” есть
понятие, мыслимое лишь в соотносительной
связи с “возможностью”: то, что актуально
есть, отличается, как таковое, от того, что
может быть, и предполагает за своими пре-
делами последнее» [Франк web]. Кузанец
даже не читал, а  созерцал и совершал мысль
Аристотеля так, как если бы речь шла не
о любой сущей вещи, а об одном-единствен-
ном Сущем, которым было само Слово, и, по-
скольку Оно единственно Сущее, оно несет
внутреннее противоречие с самим собой
и в себе самом: Оно, как таковое, не речь; по-
скольку Оно есть полнота бытия, где все со-
вершается по воле и разуму Его (Аристотель
говорил: оно может творить и не творить, де-
лать – не делать), и Оно – речь, поскольку

речь – смысл, сущность его бытия. Карди-
нал не диалогизировал с Аристотелем, он про-
блематизировал его мысль, ставил ее в пре-
дельную позицию, где их суждения совпада-
ли, он давал ему место в мысли и ради мыс-
ли, поскольку и Аристотель говорил о возмож-
ностях и силе разума, хотя иные могли и не
основываться на нем, как, например, способ-
ность огня греть.

Поиски Бога

Персона кардинала Николая Кузанского
(1401–1464) часто всплывает в современных
историко-философских и логических исследо-
ваниях (см.: [Verbum 2011]) по многим причи-
нам, не в последнюю очередь из-за необходи-
мости выяснения связей внутри и вне мира.
И, конечно же, здесь важно понятие Иного,
Иного самого по себе, которое служило бы
утверждением всего, что есть, со всеми его
противоречиями. Отличил aliud от alteratum,
напомню, Боэций. И именно это aliud cтало
камнем преткновения для понимания. Так,
aliquid (aliud + quid) перевели в аргументе
Ансельма Кентерберийского не как что-то
иное, а как (вполне допустимое для перево-
да) Нечто: «Бог есть нечто, больше чего
нельзя ничего представить» (хотя в ориги-
нале стоит сogitare – помыслить). «Предста-
вить», как и «нечто», можно и телесное как
относящееся к чему-то вéдомому (так оно
и было понято Гаунилоном из Мармутье).
Еслие же перевести aliquid как «такое Иное»,
то окажутся важными обе части выражения:
и «Иное», и «такое» как явление Иного. Под-
заголовок «Прослогиона» – «О существова-
нии Бога» – вовсе не случаен. Это не онтоло-
гический, а единственный, по выражению
Ансельма, или инологический, как я бы ска-
зала, аргумент от Ничто, от неведомого Бога,
который не бытие и не мышление. Именно
от этого выражения богоявления отталкивал-
ся Николай Кузанский, который сделал «иное»
одним из главных своих концептов.

Бога, которого Ансельм предлагал счи-
тать Иным, Николай Кузанский называл Не-
иным, ибо Он – Исток всего тварного Ему,
которое иное, чем Он. Он – Тот Самый, пер-
вый, один-единственный, рядом с которым
никого рядом нет. Таким образом, в трактате



40

ЧУЖЕЗЕМЕЦ (ΞΈΝΟΣ): ОСМЫСЛЕНИЕ ДРУГОГО В ФИЛОСОФИИ

Logos et Рraxis. 2025. Т. 24. № 3

«О видении Бога» автор пишет, что Бог ког-
да-то показался ему «невидимым для всех
творений, ибо он бесконечный сокрытый бог»
[Kues web], а бесконечность не постигается
никаким образом. Вещь бы не существовала,
если бы Бог ее не видел, но она не существо-
вала бы актуально, если бы сама не видела
его. Вещь – бытийность Бога, он видим в бы-
тии творения.

Единственная Вещь, как считал еще
Августин, это Сам Бог (прочее – вещезнаки),
в этом случае Он знает и видит все, в том
числе Самого Себя: в мыслях ли Его, в сло-
весном ли выражении, то есть в одновремен-
ном делании. А как сотворенная вещь видит
Бога? То, как и что она есть, не значит ли то
же, что она видит? Не это ли показал опыт
исповедей Августина? Чувство свидетель-
ствует о религиозности; оно не равнозначно
умному знанию; чувственное знание – укол,
данный ему умом, который надлежит осмыслить,
и в этом смысле оно – изначальное вéдение.

Сделаем небольшое отступление и на-
помним: человек как ближайшая к Богу вещь
принадлежит религии завета. Если библейс-
кий Бог по самой своей сущности – Бог заве-
та, то верность человека завету определя-
ет не только сакральный статус человека,
но и божественность самого Божества,
ибо Бог божественен именно как Бог завета.
Это значит, что человек, существо смертное,
не может не нести ответственность – ответ-
ственность за божественность Божества. Сле-
довательно, человек несет ответственность
за построение своего земного бытия как бы-
тия, подобного божественному. Кузанец, по-
ясняя это, отождествляет бытие и видение
Бога: «Ты есть, ты видишь, так как есть со-
творенное, которое есть постольку, поскольку
оно видит Тебя» 3 [Kues web, 47, 9]. Это ска-
зано в главе XII. В X это тождество (videre
est esse) содержится в названии. Можно ска-
зать, это еще один аргумент в пользу бытия
Бога: видение Его на основе завета. Исполь-
зуется исключительно настоящее время, как
бы подчеркивающее соучастие в вечности
обоих собеседников: любая тварь знает, что
Ты есть, но при этом подчеркивается сверхэк-
зальтация (superexaltatus), которая означает
не только возвышение видимо-невидимого
абсолюта над всеми до бесконечности,

но и чувство истинной религиозности, охваты-
вающей человека при видении Иного.

Этот еще ветхозаветный мотив взаим-
ного видения и ведения подчеркнут мотивом
новозаветным, что и было хранимо христиан-
ством как нечто важное для признания Бога
не Иным, о чем нельзя помыслить, но Не-
иным, хотя и не слишком понятным (иное-то
в нем сохраняется, с точки зрения человека).
Удивительно здесь настойчивое употребление
Кузанцем настоящего времени (est, es). В ис-
конном Ветхом завете нет настоящего вре-
мени. Конъюнктив появляется, как только
Кузанец начинает говорить от 1-го лица: «Я ду-
маю, что ты видишь все в Себе как в живом
зеркале, в котором все отсвечивает» [Kues
web, 48, 6] – впечатление, что кардинал «ви-
дит» еще нерожденного Веласкеса. «А по-
скольку Твое видеть значит знать» (то есть
видение тождественно не только бытию, но и
знанию, а значит – знание и бытие тоже тож-
дество), «то мне приходится думать, что ты
все в Себе видишь не как в живом зеркале,
ибо знание Твое направлялось бы вещами»
(Кузанец сравнивает такое знание с внутрен-
ней силой дерева) [Kues web, 48, 8] – и про
Веласкеса мы подумали, что он видит иное,
не то, что отражено в зеркале; взгляд его кар-
тинных персон очень насторожен, хотя они не
раз видели короля и королеву. В конце концов
Кузанец пишет, что божественная сила сверх
и древесного семени, и излучения, и возвра-
щения, и причины, и причиняющего – это
«абсолютная сила и абсолютное видение»
[Kues web, 28, 15–17], это и есть Неиное,
То Самое.

Человеческая цель видения также пере-
водит уверенное настоящее время в иное на-
клонение – сослагательное. «Oportet igitur me,
domine, murum illum invisibilis visionis transilire,
ubi tu reperieris, мне надо бы, Господи, перей-
ти эту стену невидимого видения, где ты, мо-
жет, отыщешься» [Kues web, 48, 1–2]. Ветхо-
заветная уверенность в существовании Бога 4

наткнулась на неуверенность в возможностях
человека, соотнесенных со стремлением
к Нему, потому что человек понимает, что
как-то причастен к бессмертию или может на-
деяться стать причастным. Говорил же Ав-
густин, что в нем есть место, куда-таки при-
дет Бог.



Logos et Рraxis. 2025. Vol. 24. No. 3 41

С.С. Неретина. Иной в философии Николая Кузанского

Бог как тварный творец?

Кузанец сопоставляет, казалось бы, не-
сопоставимое: стену и Бога. Разделяющая
его с Богом стена – «все и вместе ничто».
«Но и Ты, который встречаешь, тоже как бы
все и ничто из всего. Ты живешь внутри той
высокой cтены, которую никакой ум силой сво-
ей не может переступить» [Kues web, 48, 3–4].

Это уже третье отождествление: бы-
тие = видение = знание = ничто. Если учесть,
что и человек по существу своему есть нич-
то, nihil,  то ясно не только, что «ничто из
всего» и «ничто из кое-чего» рознь, но и что
Божественность Бога зависит от жизни чело-
века. Смертный человек («Я») является парт-
нером Бога, связанный с ним заветом.

Кузанец обнаружил эту логическую ло-
вушку, он не случайно сказал: «Ты – ничто
из всего, а стена – просто ничто». Стена –
иное ничто, чем Бог. Этакая двуосмыслен-
ность. Что такое «ничто из всего» он не зна-
ет, но знает, что оно есть, он будет стараться
сохранять отрицание в его арсенале. Бог –
Иное ничто, к которому он обращается почти
по-августиновски. Августин пишет: «И сло-
вословить тебя хочет человек, частица созда-
ний Твоих» [Августин 1991, 5]. В это же вер-
мя Кузанец утверждает: «Но дозволь, чтобы
донеже Твое ничтожное создание говорило
с Тобой» [Kues web, 49, 1]. Этот абсолютный
Субъект полагает Себя почти в духе Фихте
в качестве объекта. «У Себя Ты не видишь
ничего иного, а Ты Сам объект Себя Самого,
Ты и видящий, и видимое, и видение» [Kues
web, 49, 3–4]. Вопрос в том, каким образом
Бог «творит вещи, иные, чем Он Сам» [Kues
web]. Кузанец отвечает так, как можно и сей-
час услышать: если Бог таков, то и творить
Он должен Самого Себя. Для Кузанца это
абсурд, ибо в таком случае речь идет о тво-
римом творце и о вещи, которая есть до ее
творения, но это факт: «Твое творение – твое
бытие» [Kues web 49, 10]. Кузанец применяет
имя сотворенного к Богу. Нам сейчас, привык-
шим считать Бога Творцом, как-то неловко
назвать Его «тварью». Кузанец разбивает
наши сомнения, возвращаясь, повторю, к вос-
требованной и в Возрождение, и в Новое вре-
мя ветхозаветной идее о Боге, ищущем че-
ловека 5.

Мы мало знаем пограничье этих эпох,
в котором Кузанец остается уникальным.
О том, что бытие Бога – это такое постоян-
но творящееся бытие, упоминают часто,
но без попыток разъяснения того, как творится
вещь, иная, чем Сам Собою сотворенный
Творец.

Кузанец подмечает удивительное явле-
ние: то, что обычно разводится как противо-
положное (творец – творение), на деле есть
свойство природы Творца. Он возвращает нас
к мысли Боэция, давая этой мысли новое
объяснение: речь не о единстве божествен-
ной и человеческой природы, а об изначаль-
ном совпадении противоположностей в том
доприродном, доничтожном, что и совпадени-
ем назвать трудно, и что он называет Неиным.

Кузанец пытается разъяснить собствен-
ные догадки: если что-то творится, то долж-
но быть и творимое, потому «не что иное тво-
рить и быть сотворенным, как cообщить бы-
тие всем, оставаясь отрешенным. Воззвать
к бытию, которого нет, значить сообщить бы-
тие и ничто» [Kues web, 49, 13].

 Что это значит? Это проблема для Ку-
занца: это действительно абсурд или дело
в словах? Вспоминая о бесконечных глаголь-
но-именных тождествах, применяемых к Богу,
догадывается сообщить и о различии в сло-
вах vocare и communicare: «призывать значит
творить, сообщать – быть сотворенным»
[Kues web, 49, 14], и об общем их свойстве:
язык делает то и другое вместе. Пока он в со-
стоянии произнесения, он творит, завершил
речь – сотворил.

Логика Кузанца такова: «пока я схваты-
ваю сотворяемого творца», это шаг к нему,
я еще стою у стены (которая, как помним
«ничто», но заодно и рай). Второй логический
поворот – это проницание сквозь имена, когда
в неясно постигнутом видишь непостижимое
(incomprehensibilis, Франк так и назвал свою
книгу) [Kues web, 50, 1]. «Непостижимое»
Кузанец выговорил так, что оно стало не толь-
ко теологическим, но и логическим термином,
хотя, конечно, он был подготовлен к этому
не менее упертым в деле вопрошания и ре-
шения Августином, писавшим (см. выше)
о роли неясного. И далее он возвращается
к Ансельмову аргументу, не поправив, а уточ-
нив его, сказав, что Бог есть не «такое Иное,



42

ЧУЖЕЗЕМЕЦ (ΞΈΝΟΣ): ОСМЫСЛЕНИЕ ДРУГОГО В ФИЛОСОФИИ

Logos et Рraxis. 2025. Т. 24. № 3

что можно высказать или понять (ухватить,
сoncipi), но абсолютно превосходящий все
таковое до бесконечности» [Kues web, 50, 7–8].
Все наши привычные определения утрачива-
ются: «Ты не Творец, но бесконечно больше,
чем Творец, хотя без Тебя ничего не стано-
вится и ничего не может стать» [Kues web,
50, 8–10]. Хотя к таким (не)определениям дол-
жен был бы приучить Псевдо-Дионисий Аре-
опагит.

Иное и Неиное

Иное идет об руку с отрицанием «не»
и с тем, относительно чего оно иное, – с каж-
дой вещью, иной не только относительно Бога,
но и относительно любой другой – близкой или
далекой.

В диалоге «О неином» Николай Кузанс-
кий обсуждает вопрос об определении. В нем
участвуют помимо самого Николая трое ре-
альных лиц, занимающихся «изучением вы-
соких предметов»: аббат Иоанн – «Пармени-
дом» и комментариями Прокла, Пьетро Баль-
бо – «Богословием Платона» Прокла и Фер-
динанд Матим – Аристотелем; то есть пред-
ставлены не только современные Кузанцу, но
и наиболее известные мыслители прошлого,
занятые предельными основаниями филосо-
фии. Это прекрасно прокомментировал
А.Ф. Лосев 6. Нас же будут интересовать
только определения вещей через неиное / иное,
поскольку это – наша тема.

Связь с предшествующей мыслью здесь
не менее очевидна и не только через занятия
участников диалога, но прежде всего через
развитие самой мысли. Николай начинает
с вопроса: «Что есть то, что делает нас зна-
ющими?», – которым(с акцентом на речь) на-
чал свою беседу «Об учителе» Августин.
Таких неявных перекличек в трактатах Кузан-
ца множество (как и во всех средневековых
трактатах). Подстегнутый Ансельмом, он
берет проблему в мыслительные клещи, что-
бы дать одно-единственное определение
Тому, от Кого пошел мир. Ансельм определял
единственного Бога через Иное. И это опре-
деление давалось как бы от человека, с зем-
ли. Бог действительно был Иным относитель-
но вещей этого мира. Николай сменил угол
зрения, он попытался посмотреть на мир с той

точки, в которой вместе «все» и «ничто», и об-
наружил парадокс: любая тварная вещь есть
иное относительно Бога и неиное, если взята
сама по себе, тождественная себе. Такую
вещь нельзя определить через что-либо иное:
при определении самой по себе вещи родо-
видовая логика не работает. Ум здесь мыс-
лит на грани срыва в иррациональное, что и слу-
чилось с Кузанцем при определении Бога не-
тварным творением.

С определением «неиного» такая же не-
ясность, сквозь которую вдруг непостижимо
видится только Неиное, которое не субстан-
ция, не сущее, не единое, не бытие, не имя,
потому что оно прежде имени. «С уничтоже-
нием самого бытия (ente)» вещей (Николай
приводит в пример лед и воду, которые могут
актуально исчезнуть), «материя, то есть воз-
можность быть водой, не исчезает» [Кузанс-
кий 1980a, 198]. Эта возможность бытия до бы-
тия и до ничто присуща только Богу, которого
Кузанец и определяет через возможностное
бытие (posse-еssе). И эта «актуально беско-
нечная мощь» характеризует то априорное
начало, что роднит Кузанца с Кантом. Неиное
со всеми его бесконечностями высвечива-
ется в любой – одной, самой по себе вещи.
В этом смысле Неиное – и Бог, и святой,
и мыслитель, и праведник, и ничто. Единич-
ное определяется только через себя, потому
оно неиное для себя и всегда иное относитель-
но другого. И другая вещь как иное – не что
иное как иное. Это – лучший способ опреде-
ления, считает Кузанец, хотя не всегда дос-
тупный пониманию человека. Вот и Ферди-
нанд его спрашивает относительно этого ино-
го, не существующего без сравнительного
союза «как»: что же это такое – иное как иное?
Сравнительный союз «как» способствует
двойственному определению вещи (самой по
себе и относительно другой), означая не толь-
ко утверждение и отрицание, но и определяя
направление мысли. Мы имеем дело с дву-
мя методологическими приемами. Определе-
ние Кузанца существенно отличается, как ви-
дим, от аристотелевского.

По Аристотелю, оно – суть бытия вещи,
ее сущность. Не менее важно, что сущность
относится к началу и «имеет тот смысл, что
бытие им не есть нечто другое» [Аристотель
web]. Именно при рассуждении о сущности



Logos et Рraxis. 2025. Vol. 24. No. 3 43

С.С. Неретина. Иной в философии Николая Кузанского

Аристотель касается проблемы иного: «“Ины-
ми”… называются вещи, если их формы, или
их материя, или определение их сущности со-
ставляют нечто большее, чем одно; ...об ина-
ковом говорится в смыслах, противоположных
смыслам тождественного. <…> Те, род кото-
рых неодинаковый, а также противоположно-
сти и те вещи, в сущности которых заключе-
на Инаковость» [Аристотель web]. У Кузан-
ца к тому же отличие любой тварной вещи от
определяющего определения в том, что она –
знак, указывающий путь к началу, а опреде-
ляющее Неиное – это «невыразимое имя Бога,
данное в таинственном образе». Оно само
себя определяет, и все, что о Нем можно ска-
зать, – что оно определенное [Кузанский
1980a, 189].

Фиксируется очередной парадокс: опре-
делением определений оказалось невыразимое
имя Бога, что не допускается и его идеей уче-
ного незнания. Об этом когда-то говорил Ан-
сельм Кентерберийский, которого постоянно
имеет в виду Кузанец, переназвавшийего «та-
кое Иное, больше которого ничего не может
быть помыслено» утверждающе-отрицающим
термином – Неиным. Лосев, видимо, ирони-
чески, предлагает называть его «нечто» тоже
утвердительно-отрицающей формой 7 и связы-
вает это с диалектикой отрицания отрицания,
полагая Неиное «принципом всякого оформ-
ляющего единства и утверждения», «услови-
ем осмысляющего единства, чистой воз-
можностью оформляющего утверждения,
или, как он сам говорит, принципом бытия
и знания. Этим вносится в неиное некая ди-
намика, некое смысловое становление, некая
мощь смысла» [Лосев 2015, 153]. Вместе
с тем здесь задается и прямая перспектива,
которую Средневековье знало задолго до Бру-
неллески и которую Кузанец выбрал для
объяснения. Его взгляд – из некоей точки
вглубь создаваемого пространства. Его он
вербально фиксирует, молчаливо прочерчивая
путь к этой точке из глубины. Этот путь, иду-
щий от человека, творит саму эту вершину
(см. правила построения треугольника), но тог-
да происходит нечто невозможное: человек
начинает творить Бога, при котором только
и может сохраниться его божественность.
Если обнаружить вслед за В.С. Библером
[Библер 1991, 76], что в этом единстве мини-

мума и максимума в точку сворачивается мир
Cредних веков, и разворачивается линейный
мир Нового времени, не нуждающийся в тво-
рении, то мы либо должны вывести Бога
за скобки (за пределы рамы, как у Веласке-
са), либо уже сами, помня установленный
с ним завет, обязаны воссоздать Его. В этом
случае обнаруживается причина появления
трактата-диалога «О мире веры» с 17 участ-
никами (грек, итальянец, иудей, араб, испанец,
сириец, скиф, чех, немец, татарин, мусульма-
нин, халдей, перс, индус, галл, армянин, англи-
чанин), что кажется вполне оправданным его
поводом является падение Константинополя
в 1453 году. Хотя содержание сочинений Ни-
колая Кузанского свидетельствует о том, что
неявно он об этом заявлял во всех своих тру-
дах. Можно, конечно, считать, что его пред-
ставления о религиях разных народов «повер-
хностны и предельно схематичны» [Смирнов
2018], но схематизм здесь как одна из особен-
ностей метода Николая Кузанского не совпа-
дает с верхоглядством. Его формула «не и-
ное как», обнаруживающая направление или -
способ сопоставления вещей, есть схема (об-
лик, форма, выражение). Потому неслучайно
его персонажи из «Мира веры» – апостолы
Петр и Павел, реальные люди, – при началь-
стве добытийного Слова определяют един-
ство через царскую потенцию, которая едина
в Отце и Сыне: в Отце как нерожденном,
а в Сыне как рожденном. Через такую потен-
цию усыновленный может отождествиться
с рожденным или природным.

Это реальный пример схемы, вполне под-
ходящий для обнаружения связи ментального
с чувственным и направления этой связи, яв-
ляющейся«ясным и удобным методом», ока-
зывающимся на деле хитроумным, где «хит-
рый» подразумевает славянское значение
«мудрый». Он (Бог) через тавтологию (Не-
иное – это Неиное) утверждает Самого Себя.
Именно тавтология как логический принцип
становится принципом не утверждения, или –
по Лосеву – полагания себя, а тем, что суще-
ствует до всякого утверждения, отрицания или
чего-то другого, «то, что я много лет искал при
помощи совпадения противоположностей» –
тоталитарным принципом вообще-то, что
«ни не-сущее, ни ничто», что прежде вечного
и превыше всякого постижения [Кузанский



44

ЧУЖЕЗЕМЕЦ (ΞΈΝΟΣ): ОСМЫСЛЕНИЕ ДРУГОГО В ФИЛОСОФИИ

Logos et Рraxis. 2025. Т. 24. № 3

1980б, 191]. Здесь вообще снимается вся-
кое время, нет Шестоднева, и это лишний
раз убеждает, что, конечно, хотя «непости-
жимое постигается непостижимо», но в дан-
ном случае необходимо понять, зачем нуж-
но такое постижение – когда ничего нет, то-
тальное ничто, ибо ясно, что неиное – не
единое и не бытие, не истинное (об этом спор
в платоновом «Пармениде»). Они существу-
ют и не после него, ибо они не стали бы тог-
да Неиным. Два режима постоянно перехо-
дят друг в друга: тому, что «до» или «не»
постоянно требуется встряска тем, что мож-
но назвать жизненными модусами. Они вза-
имообусловлены. «Неиное существует до
всего так, что оно не может не быть во всем
том, что оказывается после него, даже если
одно из этого противоположно другому» [Ку-
занский 1980б, 193]. Надежда (ответ на
3 вопрос Канта) на то, что «Бог некогда от-
кроет нам самого себя вне загадок» [Кузан-
ский 1980б, 194].

ПРИМЕЧАНИЯ

1 О переводе aliquid как иное см. прим. 39
к трактату Николая Кузанского «О неином» [Кузан-
ский 1980a, 446].

2 В XIII в. на этом основании модисты (арис-
тотелики) будут доказывать «вечность мира».

3 Перевод В.В. Бибихина «Ты… видим в бы-
тии творения» [Кузанский 1980a, 58], на мой
взгляд, снизил накал активного состояния виде-
ния. Пассивный залог нейтрализует пафос само-
го видения.

4 Эта уверенность выразилась в создании трак-
тата «О мире веры», главная мысль которого со-
стоит в выражении убеждения, что «одна един-
ственная религия существует в разнообразии об-
рядов» [Кузанский 2007, 186].

5 «В библейском завете, заключенном меж-
ду Богом и человеком или Богом и народом, все-
гда именно Бог и только Бог является инициато-
ром заветных отношений. <…> Тот факт, что Бог
является инициатором заветных отношений в
каждом из этих случаев, эквивалентен тому факту,
что в Библии не человек ищет Бога, а Бог ищет
человека» [Черняк, Роклин 2025, 91]; см. также:
[Kugel 2003].

6 См. об этом труде Николая Кузанского раз-
вернуто в: [Лосев 2015].

7 «Иронически» потому, что именно он пе-
ревел aliquid как «иное». См. выше.

СПИСОК ЛИТЕРАТУРЫ

Августин 1991 – Августин. Исповедь. М.:
RENAISSANCE, 1991.

Августин 2018 –  Аврелий Августин. О диалек-
тике // Неретина С.С.Пауза созерцания. Ис-
тория: архаисты и новаторы. М.: Голос,
2018.C. 465–492.

Аристотель web –  Аристотель. Метафизика //
https://www.google.ru/url?sa=t&source=web

&rct=j&opi=89978449&url=https://lib.ru/
POEEAST/ARISTOTEL/metaphiz.txt_with-big-
pictures.html&ved=2ahUKEwj5tMK1yfiPAxUALRAIH
fYSDPQQFnoECAoQAQ&usg=AOvVaw0nihYA3JLP
UMaiSXbNS2JS

Аристотель 1978а – Аристотель. Категории // Ари-
стотель. Сочинения в четырех томах. Т. 2. М.:
Мысль, 1978. С. 51–90.

Аристотель 1978б –  Аристотель. Об истолковании
// Аристотель. Сочинения в четырех томах.
Т. 2. М.: Мысль, 1978. С. 91–116.

Бибихин web – Бибихин В.В. Рецензия на книгу
Вардана Айрапетяна «Герменевтические
подступы к русскому слову» // http://
www.bibikhin.ru/vardan_ayrapetyn

Библер 1991 – Библер В.С. От наукоучения – к логи-
ке культуры. Два философских введения в двад-
цать первый век. М.: Изд-во полит. лит-ры, 1991.

Кузанский 1980a – Кузанский Н. О видении Бога
// Николай Кузанский.Сочинения в двух то-
мах. Т. 2. М.: Мысль, 1980. С. 33–94.

Кузанский 1980б – Кузанский Н. О неином // Нико-
лай Кузанский. Сочинения в двух томах. Т. 2.
М.: Мысль, 1980. С. 183–247.

Кузанский 2007 – Кузанский Н.О мире веры : сбор-
ник избранных трудов. М.: Канон+, 2007.

Лосев 2015 – Лосев А.Ф. О трактате Николая Кузан-
ского «О Неином» // Вопросы философии.
2015.  №  9. С. 150–164.

Неретина 2018 – Неретина С.С. Пауза созерцания.
История: архаисты и новаторы. М.: Голос, 2018.

Смирнов 2018 – Cмирнов Д.В. Николай Кузанский /
/ Православная энциклопедия. Т. 50. М.: Цер-
ковно-научный центр «Православная энцик-
лопедия», 2018. С. 540–596.

Франк web – Франк С.Л. Непостижимое // https://
predanie.ru/book/69897-lbfktrnbxtcrbq%
20nepostizhimoe/

Фуко 1977 – Фуко М. Слова и вещи. М.: Прогресс, 1977.
Черняк, Роклин 2024 – Черняк Л., Роклин М. Завет

и метафизика. Филадельфия; Иерусалим:
Маханаим, 2024.

Boetii 1847  – Boetii A.M.S.  Commentaria
in Porphyrium a Se Translatum // Patrologiae
cursus completes: Seriеs latina.1847. Vol. 64.
Col. 71–158.



Logos et Рraxis. 2025. Vol. 24. No. 3 45

С.С. Неретина. Иной в философии Николая Кузанского

Boetii 1934 – Boetii A.M.S. De consolatione philosophiae
// Сorpus Scriptorum Ecclesiasticorum
Latinorum.1934. Vol. 67. P. 1–127.

Verbum 2011 – Verbum: альманах. Вып. 13. Принцип
«совпадения противоположностей» в исто-
рии европейской мысли. СПб.: Нестор-Исто-
рия, 2011.

Kugel 2003 – Kugel J. L.The God of Old: Inside the Lost
World of the Bible. N.Y.: The Free Press, 2003.

Kues web –  Nicolaus von Kues.  De visione Dei
// https://cusanus-portal.de/content/werke.php

REFERENCES

Aurelius Augustine, 1991. Confessions. Moscow,
RENAISSANCE.

Aurelius Augustine, 2018. On Dialectics. Neretina S.S.
Pause of Contemplation. History: Archaists and
Innovators. Moscow, Golos Publ., pp. 465-492.

Aristotle. Methaphysics. URL: https://www.google.ru/
url?sa=t&source=web &rct=j&
opi=89978449&url=https://lib.ru/POEEAST/
ARISTOTEL/metaphiz.txt_with-big-pictures.html
&ved=2ahUKEwj5tMK1yfiPAxUALRAI
HfYSDPQQFnoECAoQAQ&usg=AOvVaw0nih
YA3JLPUMai SXbNS2JS

Aristotle, 1978a. Categories. Aristotle. Works in Four
Volumes. Vol. 2. Moscow, Mysl Publ., pp. 51-90.

Aristotle, 1978b. On Interpretation. Aristotle. Works in Four
Volumes. Vol. 2. Moscow, Mysl Publ., pp. 91-116.

Bibikhin V.V. Review of the Book by Vardan
Hayrapetyan’s “Hermeneutical Approaches to
the Russian Word”. URL: http://www.bibikhin.ru
/vardan_ayrapetyn

Bibler V.S., 1991. From Science of Knowledge to Logic of
Culture. Two Philosophical Introductions in the
21st Century. Moscow, Izd-vo politicheskoy
literatury.

Nicholas of Cusa, 1980a. On the Vision of God. Nicholas
of Cusa. Works in Two Volumes. Vol. 2. Moscow,
Mysl Publ., pp. 33-94.

Nicholas of Cusa, 1980b. On Not-Other. Nicholas of
Cusa. Works in Two Volumes. Vol. 2. Moscow,
Mysl Publ., pp. 183-247.

Nicholas of Cusa, 2007. On the World of Faith.
Collection of Selected Works .  Moscow,
Canon+ Publ.

Losev A.F., 2015. On the Treatise of Nicholas of Cusa “On
Non-Other”. Voprosy filosofii, no. 9, pp. 150-164.

Neretina S.S., 2018. Pause of Contemplation. History:
Archaists and Innovators. Moscow, Golos Publ.

Smirnov D.V., 2018. Nicholas of Cusa. Orthodox
Encyclopedia. Vol. 50. Moscow, Tserkovno-
nauchnyy tsentr «Pravoslavnaya entsiklopediya»,
pp. 540-596.

Frank S.L. The Incomprehensible. URL: https://
predanie.ru/book/69897-lbfktrnbxtcrbq%20
nepostizhimoe/

Foucault M., 1977. Words and Things. Moscow,
Progress Publ.

Chernyak L., Rocklin M., 2024. Testament and
Metaphysics.  Philadelphia, Jerusalem,
Machanaim.

Boetii A.M.S., 1847. Commentaria in Porphyrium a Se
Translatum. Patrologiae cursus completes:
Seriеs latina, vol. 64. Col. 71-158.

Boetii A.M.S, 1934. De consolatione philosophiae.
Сorpus Scriptorum Ecclesiasticorum
Latinorum, vol. 67, pp. 1-127.

Verbum: Almanac. Iss. 13. The Principle
of “Coincidence of Opposites” in the History
of European Thought. Saint Petersburg, Nestor-
Istoriya Publ., 2011.

Kugel J.L.,The God of Old: Inside the Lost World
of the Bible. New York, The Free Press, 2003.

Nicolaus von Kues. De visione Dei. URL: https://
cusanus-portal.de/content/werke.php

Information About the Author

Svetlana S. Neretina, Doctor of Sciences (Philosophy), Professor, Chief Researcher, Institute of
Philosophy of the Russian Academy of Sciences, Goncharnaya St, 12, Bld. 1, 109240 Moscow, Russian
Federation, abaelardus@mail.ru, https://orcid.org/0000-0002-2063-062X

Информация об авторе

Светлана Сергеевна Неретина, доктор философских наук, профессор, главный научный
сотрудник, Институт философии РАН, ул. Гончарная, 12, стр. 1, 109240 г. Москва, Российская
Федерация, abaelardus@mail.ru, https://orcid.org/0000-0002-2063-062X


