
Logos et Рraxis. 2025. Vol. 24. No. 3 21


Я

во
рс

ки
й 

Д
.Р

., 
20

25
ЧУЖЕЗЕМЕЦ (ΞΈΝΟΣ): ОСМЫСЛЕНИЕ ДРУГОГО В ФИЛОСОФИИ



www.volsu.ru

DOI: https://doi.org/10.15688/lp.jvolsu.2025.3.3

UDC 130.2 Submitted: 04.08.2025
LBC 87.6 Accepted: 02.09.2025

PLATO’S GUEST
IN SOCIO-SYMBOLIC GAMES OF SIMILARITIES AND DIFFERENCES

Dmitriy R. Javorskiy
Volgograd State University, Volgograd, Russian Federation

Abstract. The article attempts to show the implicit philosophical meanings of the presence of the “guest”
in Plato’s dialogues (mainly in “Sophist”). In the first part, a conceptual research toolkit is developed. Based
on the basic opposition “Us vs. Them,” more nuanced ones are introduced – “Them among Us vs. Us among
Them” and “Other in Me vs. Me in Other.” The author argues that these oppositions work in the context of socio-
symbolic games of similarities and differences, where a person’s position in the social field is mobile, and its fixation
is temporary, although it may turn out to be fatal. It is also shown that the social practices of complex societies
require a diversity of social positions, and these positions cannot be reduced to a basic “Us vs. Them” opposition.
In the second part, the study realizes its main purpose based on the interpretation of the relevant fragments
of Plato’s “Sophist.”  The interpretation of the Russian Platonist I. Protopopova is preliminarily critically examined.
On the one hand, this interpretation (“stranger,” “guest,” a philosopher as such, a thinker, a foreigner everywhere)
seems reasonable and productive. On the other hand, this “romanticization” of the philosopher’s figure only
partially corresponds to the ancient understanding of the philosopher included in social practices or to a certain
(rather high) degree of participation in polis and philosophy, which tends away from the position of an “idiot.”
An alternative interpretation proposes that the “guest” serves as a necessary figure for philosophy, particularly
if philosophy is viewed as an intellectual practice that transcends various forms of mental crystallization.
As an example of such a practice, where a “guest” like Other is extremely necessary, the modern Socratic dialogue
is given, which is mainly used in the development of philosophical, intellectual, and communicative skills.

Keywords: stranger, Other, Plato, “Sophist”, Us/Them.

Citation. Javorskiy D.R. Plato’s Guest in Socio-Symbolic Games of Similarities and Differences. Logos et Praxis,
2025, vol. 24, no. 3, pp. 21-28. (in Russian). DOI: https://doi.org/10.15688/lp.jvolsu.2025.3.3

УДК 130.2 Дата поступления статьи: 04.08.2025
ББК 87.6 Дата принятия статьи: 02.09.2025

ГОСТЬ ПЛАТОНА
В СОЦИАЛЬНО-СИМВОЛИЧЕСКИХ ИГРАХ СХОДСТВ И РАЗЛИЧИЙ

Дмитрий Ромуальдович Яворский
Волгоградский государственный университет, г. Волгоград, Российская Федерация

Аннотация. В статье предпринимается попытка показать имплицитные философские смыслы присут-
ствия «гостя» (ξένος) в диалогах Платона (в основном в «Софисте»). В первой части разрабатывается концеп-
туальный инструментарий исследования. На основе базовой оппозиции «свой / чужой» вводятся более
нюансированные – «чужой свой / свой чужой», «чужое в своем / свое в чужом». Обосновывается утверж-
дение, что эти оппозиции работают в контексте социально-символических игр сходств и различий, где пози-
ция человека в социальном поле подвижна, а ее фиксация имеет временный характер, хотя и может оказаться
роковой. Также показано, что социальные практики сложных обществ требуют богатства социальных пози-
ций, и эти позиции не могут быть сведены к базовой оппозиции «свой / чужой». Во второй части на основе
интерпретации соответствующих фрагментов диалога «Софист» реализуются основная цель исследования.
Предварительно критически рассматривается интерпретация отечественного платоноведа И. Протопопо-
вой. С одной стороны, эта интерпретация («чужеземец», «гость» – это философ как таковой, мыслитель,



22

ЧУЖЕЗЕМЕЦ (ΞΈΝΟΣ): ОСМЫСЛЕНИЕ ДРУГОГО В ФИЛОСОФИИ

Logos et Рraxis. 2025. Т. 24. № 3

везде чужой) представляется обоснованной и продуктивной. С другой стороны, это «романтизация» фигу-
ры философа, не вполне соответствующая как античному пониманию философа включенным в социальные
практики и до некоторой (достаточно высокой) степени «своего» в полисе, так и философии как таковой,
отнюдь не склонной к позиции «идиота». В качестве альтернативы предлагается интерпретация «гостя»
как фигуры, в силу своей инаковости необходимой для философии, если понимать философию как интел-
лектуальную практику, трансцендирующую всякие мыслительные кристаллизации. В качестве примера та-
кой практики, где крайне необходим «гость» как Другой, приводится современный сократический диалог,
используемый преимущественно в освоении философских интеллектуально-коммуникативных навыков.

Ключевые слова: чужеземец, Другой, Платон, «Софист», свой / чужой.

Цитирование. Яворский Д. Р. Гость Платона в социально-символических играх сходств и различий
// Logos et Praxis. – 2025. – Т. 24, № 3. – С. 21–28. – DOI: https://doi.org/10.15688/lp.jvolsu.2025.3.3

Обращение к теме «гостя», «ксена»
(ξένος) в контексте философии едва ли
не в первую очередь вызывает в памяти «чу-
жеземцев» из платоновских диалогов «Со-
фист», «Политик», «Законы» и «Послезако-
ние». Диалоги Платона не то чтобы испыты-
вают дефицит иностранцев: более трети уча-
стников платоновских диалогов происходят
не из Афин и их окрестностей, а из других по-
лисов Эллады и отдаленных колоний 1. Однако
почти все эти чужеземцы названы поименно,
и только гости из Элеи («Софист» и «Поли-
тик») и Афин («Законы» и «Послезаконие»)
оставлены безымянными. И это обстоятель-
ство делает их «чужеземность» практически
ключевой характеристикой персонажей, а Пла-
тона – первым философом, тематизировавшим
Другого. Велик соблазн пойти по легкому
для нашего сравнительно мягкому времени
пути: воздать Платону хвалу как провозвест-
нику новой системы социальных ценностей,
в которой нет места ксенофобии, а двигаясь
дальше посетовать на то, что эта система цен-
ностей еще недостаточно укоренена. Однако
мы не можем быть столь наивны в отноше-
нии Платона и его времени. Кроме того, наши
герменевтические амбиции, надеюсь, прости-
раются дальше современных благочестивых
упражнений. Таким образом, мы попытаем-
ся выявить имплицитные философские
смыслы присутствия «гостей» в диалогах
Платона.

Начать необходимо с инвентаризации
нашего концептуально-методологического
инструментария. Самый грубый инструмент –
оппозиция «свой / чужой» – сразу же показы-
вает низкую работоспособность. В самом
начале диалога «Софист» мы видим, что гость
из Элеи занимает в ситуации речевого взаи-

модействия более сложную позицию, чем «чу-
жой» в кругу «своих». Феодор – ученик Со-
крата – представляет элейца не просто как
«чужеземца», то есть чужого, но и как в неко-
торой степени уже входящего в круг своих:
«друга последователей Парменида и Зенона,
истинного философа». Как элеец, гость – чу-
жой, но как «истинный философ», он, безус-
ловно, свой для собеседников. Сократ как бы
развивает речевую игру Феодора и (по-види-
мому, слегка иронизируя) высказывает пред-
положение, что гость из Элеи – это не чуже-
земец, а «некий бог». «Более того, это гоме-
ровский «бог-покровитель чужеземцев», кото-
рый специально приставляется к совестливым
людям, чтобы помогать им различать «сво-
еволие» и «законность» их действий. И в та-
ком смысле – это «бог-обличитель» [Пла-
тон 1993, 275] 2.

Неоднозначность позиции элейского го-
стя в контексте дихотомии «свой / чужой»
не удивляет, если принять во внимание опыт
социальной жизни, где мы имеем дело с тон-
кой символической игрой сходств и разли-
чий – игрой, правила которой четко не опре-
делены и весьма подвижны. Эта ситуация
объясняется в более широком контексте по-
стструктуралистской теорией знака, утверж-
дающей взаимную подвижность слоев озна-
чающих и означаемых 3. Э. Бенвенист в «Сло-
варе инодоевропейсаких социальных терми-
нов» показывает, как одно и то же слово hostis
(эквивалент греческого ξένος) в разных кон-
текстах и в разные периоды римской истории
принимает значения в диапазоне от «гостя»
(человек, защищенный правилами гостепри-
имства) до «врага». Примерно тот же спектр
значений наблюдается и в греческом языке:
от статуса «чужой» (и даже сильнее – «вар-



Logos et Рraxis. 2025. Vol. 24. No. 3 23

Д.Р. Яворский. Гость Платона в социально-символических играх сходств и различий

вара») до ярко позитивного «друг» (у Плато-
на:  ξνε! – друг мой!), включая нейтраль-
ный статус «иностранный наемник» [Бенвенист
1995, 77–79].

Подвижность пары означающих «свой /
чужой» относительно одного и того же чело-
века иллюстрирует фрагмент восьмой песни
гомеровской «Одиссеи». Это – сцена состя-
заний, устроенных царем феаков Алкиноем
в честь своего гостя, Одиссея (тогда хозяева
еще не знали, что это знаменитый Одиссей).
Победитель среди борцов Эвриал начал про-
воцировать Одиссея участвовать в состяза-
ниях, задевая самолюбие гостя. Одиссей всту-
пил в словесный поединок с дерзким моло-
дым человеком и стал хвастать собственны-
ми достижениями, а затем и демонстрировать
свои физические возможности. Вдохновлен-
ный успехом, Одиссей сам стал вызывать
феакийцев на состязание. Неизвестно, чем бы
закончилась эта игра гордости, если бы муд-
рый Алкиной не взял ситуацию в свои руки
и не напомнил бы о том, что Одиссей пребы-
вает в статусе гостя и хозяевам не подобает
бросать ему вызов (Одисс. 8:158-240) [Гомер
1967, 503–505]. В течение нескольких минут
Одиссей успел побывать почетным гостем,
чужеземцем (объектом насмешек), дерзким
соперником (в одном шаге от врага) и сно-
ва гостем. Насилие, что называется, «висело
на волоске». Разумеется, это лишь литератур-
ный вымысел, но велика вероятность того, что
читатель сам из собственного социального
опыта сможет привести аналогичную ситуа-
цию риторических игр с понятиями «свой /
чужой», «наш / не наш».

Такую же символическую подвижность
мы обнаруживаем и в приведенном уже от-
рывке из платоновского «Софиста». Там изощ-
ренная социально-символическая игра сходств
и различий задается тонкой иронией Сократа,
сравнивающего элейского гостя с богом-об-
личителем. Феодор настолько чувствителен
к этой иронии, что слова Сократа приводят
молодого человека в смущение. И он начина-
ет «играть на понижение»: «Не таков нравом,
Сократ, этот чужеземец, он скромнее тех, кто
занимается спорами, и представляется мне
вовсе не богом, но скорее человеком боже-
ственным: ведь так я называю всех филосо-
фов» [Платон 1993, 275].

Подвижность слоев означающего и оз-
начаемого между собой может прерываться,
когда эти слои как бы пристегиваются друг
к другу, и тогда возникает семиотическая оп-
ределенность 4. Если снова обратиться к при-
меру из «Одиссеи», такую «пристежку» осу-
ществил Алкиной, зафиксировав Одиссея
в статусе почетного гостя. Чины, звания, ис-
полняемые обязанности, социальные роли –
все это пункты «пристежки» означающего
и означаемого. Тем не менее, как было пока-
зано выше, игра сходств и различий далеко не
во всех случаях дает определенность в оппо-
зиции «свой / чужой». Эти игры не столь жес-
тко устроены и допускают еще одну оппози-
цию: «чужой свой» и «свой чужой».

Обратимся за примером этой оппозиции
к «Эпосу о Гильгамеше». Главный герой «Эпо-
са» – молодой царь Урука Гильгамеш – за-
щитник своего города, спасший его благода-
ря своей мудрости от могущественного заво-
евателя («Стеной обнес Урук огражденный»).
В этом он – свой. Но вместе с тем он угнета-
ет горожан («Отцам Гильгамеш сыновей не ос-
тавит», «Матери Гильгамеш не оставит девы»
[Эпос о Гильгамеше 2006, 8]), и в этом  он –
чужой, чужой свой. Зеркальным отражени-
ем Гильгамеша выступает его друг Энкиду –
дикарь, порожденный богиней, чтобы стать
достойным соперником Гильгамеша и отвлечь
заносчивого царя от постоянной демонстра-
ции своего превосходства над согражданами.
Энкиду изначально чужой. Это подчеркива-
ется и описанием его внешнего вида («Шер-
стью покрыто все его тело» [Эпос о Гильга-
меше 2006, 9]), и характеристикой его нрава
(«дикарь-человек», «муж-истребитель» [Эпос
о Гильгамеше 2006, 11]). Вместе с тем Энки-
ду выполняет возложенную на него задачу,
отвлекая Гильгамеша на себя и вместе с ним
совершая подвиги ради благополучия Урука:
герои добывают ливанский кедр, убив охра-
нявшее рощу чудовище, и избавляют город
от страшного зверя, насланного богами. В этом
Энкиду предстает своим, точнее, своим чужим.

О том, что «Эпос о Гильгамеше» отража-
ет сложившиеся на Древнем Востоке и в ан-
тичной мире социальные реалии, свидетельству-
ют две социально-культурные фигуры: гость
и фармак. И тот, и другой обладают особыми
(исключительными) статусами в обществе.



24

ЧУЖЕЗЕМЕЦ (ΞΈΝΟΣ): ОСМЫСЛЕНИЕ ДРУГОГО В ФИЛОСОФИИ

Logos et Рraxis. 2025. Т. 24. № 3

Гостю, несмотря на то, что он чужой (и бла-
годаря тому, что он чужой), оказывается по-
кровительство. Это нетрудно объяснить тем,
что гость является связующим звеном локаль-
ного общества с внешним миром. Гость – свой
чужой. Фармак, хотя находится под защитой
общественных институтов, в кризисной ситу-
ации выступает той частью общественного
организма, которой жертвуют во имя сохра-
нения целого. Фармак – чужой свой. Вслед за
гостем и фармаком идет целая череда фигур,
обладающих амбивалентным статусом: пра-
витель, торговец, обладатель исключительных
навыков (актер, музыкант, кузнец и т. п.), плен-
ник-раб, заложник и т. д.

Дальнейшая нюансировка концептуаль-
ного инструментария ведет к оппозиции «чу-
жой в себе» / «свой в чужом». В этом пункте
социологическое переходит в психологичес-
кое. Этот переход отнюдь не запрещен той
герменевтической задачей, которая перед
нами стоит, так как «гость» – это не обяза-
тельно социологическая фигура, так же как
и платоновская философия не может быть све-
дена исключительно к области социальной
и отгорожена от области душевного.

С первого взгляда может показаться, что
открытие «чужого в себе» связано с обнару-
жением делимости индивида, сложной орга-
низации «Я», души. Однако сама идея целос-
тного человека возникает сравнительно по-
здно – не ранее «осевого времени» – и заме-
щает стихийные представления о многосос-
тавности человека, глубоко укоренившиеся
в так называемом «магическом мышлении».
Только идея души как целостности, обнаруже-
ние единства «себя» создает тот фон, на кото-
ром становится заметно то, что не может
быть всецело сведено к «себе» и нарушает
душевную гомогенность. Тема «чужого в себе»
присутствует уже в платоновском «Федре»,
где душа образно представлена как единство
возничего и двух коней, один из которых «пре-
красен и благороден», а другой – «его проти-
воположность». Управлять душой – «дело
тяжкое и докучное» [Платон 1993, 155], пото-
му что «конь, причастный злу, всей тяжестью
тянет к земле и удручает своего возничего»
[Платон 1993, 156]. Порой оба коня представля-
ют собой помеху для ума-возничего, стремя-
щегося к созерцанию непреходящего знания.

Такая душа «то поднимается, то опускается –
кони рвут так сильно, что она одно видит, а другое
нет» [Платон 1993, 157]. Так, кони в этом образе
и есть пример «чужого в себе».

Однако «чужой в себе» – это не только
источник проблем и угроз. Он, напротив, мо-
жет быть источником блага. Таким благотвор-
ным «чужим» для апостола Павла выступает
Христос: «И уже не я живу, но живет во мне
Христос» (Гал 2:20).

«Чужим в себе» может быть и собствен-
ная душа, собственное «Я», собственное «сер-
дце», если понимать их так, как Августин
в «Исповеди»: «Ты создал нас для Себя, и не
знает покоя сердце наше, пока не успокоится
в Тебе» [Августин 2005]. Впрочем, у Авгус-
тина как будто бы означающие возобновля-
ют кружение и сам исповедующийся погру-
жается в воронку, образуемую этим вихрем.
Уже не вполне понятно: где здесь то, что мож-
но назвать «своим» или «собой», а где здесь
«чужое». То ли исповедующийся Августин
предъявляет свою душу Богу в исповеди,
то ли именно в момент исповеди он и стано-
вится «собой», останавливая хоровод означа-
ющих 5.

Для новоевропейского просвещенного,
рационального субъекта «чужой в себе», –
это безумец, одержимый страстями. Безумие –
это и есть утрата себя, трансформация в чу-
жого, который поджидает внутри. Примеча-
тельно, что в английском языке слово alienist
(от alien – иностранец) до сих пор обозначает
врача-психиатра, а еще в XIX в. слово
alienation обозначало любое психиатрическое
расстройство 6. Психоаналитическое «бессоз-
нательное» – еще одно имя «чужого в себе».

Противоположность «чужому в себе» –
«свой в чужом» – открывается, когда пробле-
матизируется восприятие внутреннего мира
другого человека и тематизируется интерсубъ-
ективность. Гуссерль в параграфе 44 «Карте-
зианских медитаций», рассматривая способ
данности Ego Другого, приходит к выводу, что
Другой – это именно Alter Ego, то есть «свой
в чужом»: «Другой, согласно смыслу своего
конституирования, отсылает ко мне самому,
другой есть отражение меня самого; и все же
не отражение в собственном смысле; он –
аналог меня самого, и опять же не аналог
в обычном смысле» [Гуссерль 2010, 122].



Logos et Рraxis. 2025. Vol. 24. No. 3 25

Д.Р. Яворский. Гость Платона в социально-символических играх сходств и различий

Резюмируя результаты подготовитель-
ной работы, можно сказать, что фигура гостя
дрейфует где-то в акваториях «чужого», «сво-
его чужого» или «чужого в себе», подавая
сигналы, смыл которых уже до некоторой сте-
пени раскрывается в том, что и «свой чужой»,
и «свой в чужом» расширяют наши коммуни-
кативные возможности, позволяют трансцен-
дировать ту смысловую область, которая нам
пред-дана и внутри которой мы, как могло бы
показаться, обречены находиться. Однако это
слишком общий ответ, чтобы быть принятым
в качестве удовлетворительного, поэтому те-
перь следует обратиться к самим платоновс-
ким текстам.

Разумеется, автор этой статьи не пер-
вым обратил внимание на фигуры платоновс-
ких гостей. Они давно беспокоят платонове-
дов, и это беспокойство отнюдь не бесплодно
[Светлов 2013, 341]. Различные исследовате-
ли этих персон задаются разными вопросами,
не всегда совпадающими с нашими. Напри-
мер, Р.В. Светлова интересует не столько
сама загадочная фигура элейского гостя
из диалогов «Софист» и «Политик», сколько
то обстоятельство, что рассуждения о поли-
тике Платон поручает именно элейцу, в то вре-
мя как в фундаментальном и обстоятельном
диалоге «Законы» политические проблемы об-
суждают носители трех великих политичес-
ких традиций Эллады – критянин Клиний, ла-
кедемонянин Мегилл и безымянный афинянин
(предположительно Сократ).

Исследователь, опираясь на косвенные
свидетельства источников, достраивая пробе-
лы в сведениях, приходит к выводу, что в Элее
благодаря известной философской школе ре-
ализовалась новая политическая парадигма,
альтернативная архаическим полисным по-
рядкам с ее запутанной религией, культом
силы, чрезмерным вниманием к состязатель-
ности. Он делает вывод, что «элеаты дей-
ствительно могли восприниматься как поли-
тические эксперты – не как создатели поли-
тической теории в современном смысле этого
слова, а как нравственно-социальные пропо-
ведники, как те, кто мог действовать правильно
исходя из конкретной ситуации и верной ситу-
ативной оценки» [Светлов 2013, 347].

Ближе к нашему вопрошанию находятся
размышления И. Протопоповой [Протопопова

2013]. Исследовательница опирается на уже
сложившуюся в платоноведении традицию тол-
кования чужеземца и предлагает собственную
версию.

Ее подход основывается на «драмати-
ческой интерпретации» платоновских диало-
гов [Rosen 1983] и на включении в предмет
анализа связки из трех диалогов, объединен-
ных явным образом сюжетно и неявным –
теоретически: «Теэтета», «Софиста» и «По-
литика». «Драматический подход» требует
вовлечения в интерпретацию на первый взгляд
второстепенных деталей сюжета на основе
понимания платоновских диалогов как драма-
тических (в буквальном смысле слова) фило-
софских произведений. Иными словами, все
то, что в литературоведении относится к спе-
цифическим художественным средствам вы-
ражения, рассматривается не как второсте-
пенный, необязательный фон идейно-содержа-
тельного наполнения диалогов, а как особый
способ выражения позиции автора, которая
сама по себе вовсе не обязательно является
однозначной, категоричной, недвусмысленной.

Сюжетная связь «Теэтета» с дилогией
«Софист» и «Политик» не лежит на поверхно-
сти. «Софист» и «Политик» объединены сквоз-
ной темой обсуждения трех связанных меж-
ду собой фигур – софиста, политика и фило-
софа (фигура философа осталась не обсуж-
дена, что породило среди исследователей ги-
потезу о том, что Платон не смог завершить
свой замысел [Протопопова 2013, 367]), а так-
же основными действующими лицами: Сокра-
том, Феодором и Чужеземцем из Элеи. Чет-
вертым собеседником в «Софисте» является
Теэтет, а в «Политике» Сократ-младший. «Те-
этет» же представляет собой нередкий у Пла-
тона пример «диалога в диалоге». В начале
беседу ведут Евклид и Терпсион, она проис-
ходит уже после казни Сократа. По просьбе
Терпсиона Евклид передает ему содержание
беседы Сократа с юным Теэтетом и Феодо-
ром. Ни в «Софисте», ни в «Политике» рамоч-
ный диалог между Евклитом и Терпсионом
не упоминается. Тем не менее окончание ди-
алога «Теэтет» и начало «Софиста» позволя-
ют увидеть сюжетную связь между этими
текстами. В конце «Теэтета» Сократ говорит,
обращаясь к Феодору: «Теперь же я должен
идти в царский портик по тому обвинению,



26

ЧУЖЕЗЕМЕЦ (ΞΈΝΟΣ): ОСМЫСЛЕНИЕ ДРУГОГО В ФИЛОСОФИИ

Logos et Рraxis. 2025. Т. 24. № 3

что написал на меня Мелет. Утром, Феодор,
мы опять здесь встретимся» [Платон 1993,
274]. «Софист» начинается со слов Феодора:
«Согласно с вчерашним договором, Сократ,
мы и сами пришли, как и следовало, да вот
и некоего чужеземца из Элеи родом с собой
ведем» [Платон 1993, 275].

Эта сюжетная связь, с которой можно
согласиться, указывает и на теоретическую
связь диалогов. «Теэтет» посвящен разобла-
чению сомнительного знания, носителем ко-
торого выступает юный Теэтет. Сократ, ис-
пользуя свой метод вопросов и ответов, су-
мел избавить Теэтета от эпистемологической
уверенности и тем самым подготовил его к ра-
боте над истинным знанием. Однако, как из-
вестно, Сократ знает, что сам ничего не знает.
Поэтому было бы странно быстро сменить
роль незнающего Сократа на всезнающего
Сократа-мудреца. Именно поэтому Сократ
уступает роль ведущего и одновременно но-
сителя подлинного знания другому собесед-
нику – Чужеземцу из Элеи [Протопопова 2013,
375]. Но почему именно чужеземцу? Может
быть потому, что он «свой среди чужих», бу-
дучи элейцем и «другом последователей Пар-
менида и Зенона» [Платон 1993, 275], в диа-
логе «Софист» подвергает критике тезис ве-
ликого элейца о несуществовании небытия, и
эта как бы внутренняя критика звучит убеди-
тельнее?

И. Протопопова предлагает свою версию
ответа. Во фрагменте, который был уже при-
веден («Некоего чужеземца из Элеи родом
с собою ведем, друга последователей Парме-
нида и Зенона, истинного философа») имеет
разночтение: «В некоторых рукописях вместо
«΄εταιρον» (друг) стоит «΄ετερον» (иной, дру-
гой)» [Протопопова 2013, 383]. Так, Чужезе-
мец из Элеи вовсе не друг последователей
Парменида и Зенона, а иной по отношению
к ним. Описание элейского Чужеземца (со-
бранное Р. Блонделл [Blondell 2002]) усилива-
ет этот образ инаковости: он не имеет имени,
социальных характеристик, он скитается как
бог и как настоящий философ [Протопопова
2013, 376–377]. Примечательно и то, что Со-
крат вопиющим образом нарушает этикет
в отношении элейца. Сначала он обменивает-
ся серией реплик с Феодотом о Чужеземце
так, будто тот отсутствует. Затем, обраща-

ясь к Чужеземцу, он также игнорирует нормы
речевого этикета и сразу приступает к делу:
«Так, Чужеземец, не откажи нам в первом
одолжении, о котором мы тебя попросим»
[Платон 1993, 276]. Все это свидетельствует
о крайней степени отчужденности Чужезем-
ца, и эта степень настолько крайняя, что зат-
руднительно отнести этого персонажа к дей-
ствующим лицам, а не к олицетворению ка-
кой-то идеи. Действительно, И. Протопопо-
ва делает вывод, что Чужеземец из Элеи –
это «персонификация Иного» и в этом каче-
стве он выступает как эйдос философа
(или как философ par exellance [Rowe 1995]).
То есть философ – чужой этому миру в це-
лом, он не встраивается в многочисленные оп-
позиции своего и чужого: он не свой и не чу-
жой. Получается, Чужеземец – символ фило-
софа как «чужого».

Потрясающая характеристика философа!
Но слишком не греческая, чтобы быть при-
нятой безоговорочно. Такая интерпретация
Чужеземца из Элеи слишком романтична:
философ как одиночка, «совершенно Иной»
всему миру – это скорее романтический ге-
рой, чем персонаж драмы Платона. При всей
трагичности положения философа в античной
Греции (чего стоит только трагедия Сократа),
классическая греческая культура, к которой
принадлежал Платон, все-таки сторонилась
идиотической позиции «совершенно Иного».
Даже иной должен быть как-то вовлечен
в коммуникацию. Его позиция скорее функци-
ональна, чем демонстративно этична, он –
не лютеровский герой, которой стоит на своем,
вопреки всему миру, и «не может иначе».

Попробуем еще раз обратиться к тексту.
В самом начале диалога «Софист» Сократ
четко выражает, что ему нужно от Чужезем-
ца: «Кем считали и как называли этих людей
[философов] обитатели его мест» [Платон
1993, 275]. Примечательно, что Сократа по-
чему-то интересует не личное мнение Чуже-
земца, а ведь Сократ обычно обращается
к конкретному человеку, имеет дело с его осо-
бенным мнением. Зачем это Сократу? Ответ
на этот вопрос можно найти в тех играх
сходств и различий, о которых речь шла выше.
Чужеземец, несмотря на свою инаковость,
все-таки до некоторой степени включен
в то сообщество, к которому относится и



Logos et Рraxis. 2025. Vol. 24. No. 3 27

Д.Р. Яворский. Гость Платона в социально-символических играх сходств и различий

Сократ: он – философ. Именно как «истинно-
го философа» его представляет Сократу Фе-
одор. И это означает, что Чужеземец уже от-
носится к сообществу «знающих», то есть тех,
кто даже при известном разномыслии вклю-
чен в философское интеллектуальное поле.
Однако именно эта включенность делала бы
мысли Чужеземца менее ценными, стереоти-
пизированными. До некоторой степени разго-
вор философов – это разговор философа с са-
мим собой. Сократ же ищет способы транс-
цендирования наличных форм мышления. Ему
нужен истинно другой, а не мнимо другой.
Именно поэтому Сократа интересует мнение
не самого Чужеземца из Элеи, которое до не-
которой степени предсказуемо, а мнение тех,
кто еще не вовлечен в сократовские философ-
ские практики, кто может донести иной ло-
гос. Соотвественно, Сократ как бы смещает
интерес от «своего чужого» (Чужеземцу)
к «чужому».

Здесь нужно приостановиться и осоз-
нать: сколь бы иным не был Чужеземец из
«Софиста», он все равно остается внутри мира
платоновской мысли. Значит, речь идет не о
«своем чужом», а о «чужом в себе». Чужезе-
мец все-таки авторский конструкт, а не реаль-
ный человек. Если он и является Другим, то
это не Другой как таковой, а дискурсивная си-
муляция Другого. При всей своей гениальнос-
ти Платон, как и всякий человек, остается
внутри горизонта своей мысли. Между тем ему
как философу нужен не воображаемый, а ре-
альный Другой. Как опознать реальность Дру-
гого, кроме как по сопротивлению, несогла-
сию. Так, тот смысл, который нами обнару-
жен в фигуре платоновского чужеземца, не мо-
жет быть реализован внутри мира платоновс-
ких диалогов, внутри мира платонизма и даже
внутри мира философии. Чужеземец, гость
реален только в силу своей внеположенности
в границах мира, которому повстречавшиеся
с ним принадлежат. Он необходим, чтобы мы
не возвращались в мир иллюзий, мир соб-
ственных фантазмов, в свою пещеру (неваж-
но, как понятую, по-платоновски, или по-гоб-
бсовски). Таким образом, философия и куль-
тура нуждаются в чужеземце как единствен-
ной связи с реальным, а значит, они нуждаются
и в практиках, где воспроизводится встреча с
«гостем».

Примером такой практики служит сокра-
тический диалог, который в качестве струк-
турно необходимой части предполагает нали-
чие Другого с его специфическими установ-
ками, картиной мира, ценностями. Основные
принципы сократического диалога предпола-
гают фигуру Другого как реального собесед-
ника [Макаров 2012, 122]. В этом смысле фи-
лософствование в целом – это собеседование
«гостей», то есть людей, которые друг другу
«чужеземцы», а философия – это практика
по соотнесению их позиций. Отсутствие фи-
гуры «гостя» означает прекращение философ-
ствования и смерть философии.

ПРИМЕЧАНИЯ

1 См. об этом подробнее: [Нейлз 2019].
2 Платон здесь опирается на традицию свое-

го народа, восходящую еще к гомеровским поэмам,
где «чужеземец» понимается как находящийся под
защитой Зевса: «Зевсу, молящих страннков всех по-
кровителю» (Ζες ξείνων ξένιος) (Одисс. 7:180-181)
и вместе с тем могущий быть его посланником:
«к нам Зевс посылает нищих и странников» (πρς
Δις ξεsνοί τε πτωχοί τε) (Одисс. 6:207-208) (везде пе-
ревод  В. Жуковского).

3 Выразительно и вдохновенно эту идею ис-
пользовал Ж. Лакан; см., например: [Лакан 2024,
355–396].

4 Здесь мы снова обращаемся к Лакану и его
концепту «точка пристежки» [Лакан 2024, 369].

5 См. об этом подробнее: [Марион 2019].
6 «Mental i llness of non-specific type»

[Oxford ... web].

СПИСОК ЛИТЕРАТУРЫ

Августин 2005 – Блж. Августин А. Исповедь. М.:
Даръ, 2005.

Бенвенист 1995 – Бенвенист Э. Словарь индоевро-
пейских социальных терминов. М.: Прогресс-
Универс, 1995.

Гомер 1967 – Гомер. Илиада. Одиссея. М.: Худож.
лит., 1967.

Гуссерль 2010 – Гуссерль Э. Картезианские меди-
тации. М.: Акад. проект, 2010.

Лакан 2024 – Лакан Ж. Написанное. М.: Ад Марги-
нем Пресс, 2024.

Макаров 2012 – Макаров А.И. Социализирующая
функция философских практик (на примере
метода сократического диалога) // Вестник Вол-



28

ЧУЖЕЗЕМЕЦ (ΞΈΝΟΣ): ОСМЫСЛЕНИЕ ДРУГОГО В ФИЛОСОФИИ

Logos et Рraxis. 2025. Т. 24. № 3

гоградского государственного университета.
Серия 7, Философия. 2012. № 3 (18). С. 121–125.

Марион 2019 – Марион Ж.-Л. Эго, или Наделен-
ный собой. М.: Группа Компаний РИПОЛ
классик, 2019.

Нейлз 2019 – Нейлз Д. Люди Платона. Просопогра-
фия Платона и других сократиков. М.: Греко-
латин. каб. Ю.А. Шичалина, 2019.

Платон 1993 – Платон. Собрание сочинений в 4 т.
Т. 2. М.: Мысль, 1993.

Протопопова 2013 – Протопопова И. Сократ и
тень (к драматической интерпретации «Со-
фиста») // Платоновский сборник : в 2 т. Т. 1.
2013. С. 367–404.

Светлов 2013 – Светлов Р.В. Элейский политик в ди-
алогах Платона // Мнемон. Исследования и
публикации по истории античного мира. 2013.
№ 13. С. 339–348.

Эпос о Гильгамеше 2006 – Эпос о Гильгамеше
(«О все видавшем»). СПб.: Наука, 2006.

Blondell 2002 – Blondell R. The Play of Character in
Plato’s Dialogues. Cambridge: Cambridge UP, 2002.

Oxford... web – Oxford English Dictionary // https://
www.oed.com/

Rosen 1983 – Rosen S. Plato’s Sophist: the Drama of Original
and Image. New Haven; London: Yale UP, 1983.

Rowe 1995 – Rowe C.J. Plato: Statesman. Warminster:
Aris and Phillips, 1995.

REFERENCES

Blessed Augustine A., 2005. Confession. Moscow,
Dar Publ.

Benvenist E., 1995. Dictionary of Indo-European
Social Terms. Moscow, Progress-Univers Publ.

Homer, 1967. Iliada. Odisseya. Moscow, Hudozh. lit.
Publ.

Husserl E., 2010. Cartesian Meditations. Moscow,
Akademicheskij proekt Publ.

Lakan J., 2024. Writings. Moscow, Ad Marginem
Press Publ.

Makarov A., 2012. Socializing Function of Philosophical
Practices (Example of the Socratic Dialog).
Vestnik Volgogradskogo gosudarstvennogo
universiteta. Seriya 7. Filosofiya, no. 3 (18),
pp. 121-125.

Marion J.-L., 2019. Ego, Or Endowed with the Self.
Moscow, Gruppa Kompanij RIPOL klassik
Publ.

Nails D., 2019. Plato’s People. Prosopography of Plato
and other Socratics. Moscow, Greko-latinskij
kabinet Yu.A. Shichalina Publ.

Plato, 1993. Works in 4 Vols. Vol. 2. Moscow,
Mysl Publ.

Protopopova I., 2013. Soсrates and Shadow (Toward
the Dramatic Interpretation of “Sophist”).
Platonovskij sbornik: v 2 t., vol. 1, pp. 367-404.

Svetlov R.V., 2013. The Eleian Politician in Plato’s
Dialogues.  Mnemon.  Issledovaniya i
publikacii po istorii antichnogo mira, no. 13,
pp. 339-348.

The Epic of Gilgamesh (“O Vsyo Vidavshem”), 2006.
Saint Petersburg, Nauka Publ.

Blondell 2002. The Play of Character in Plato’s
Dialogues. Cambridge, Cambridge UP.

Oxford English Dictionary. URL: https://
www.oed.com/

Rosen S., 1983. Plato’s Sophist: The Drama of Original
and Image. New Haven, London, Yale UP.

Rowe C.J., 1995. Plato: Statesman. Warminster, Aris
and Phillips.

Information About the Author

Dmitriy R. Javorskiy, Doctor of Sciences (Philosophy), Professor, Department of Philosophy
and Theory of Law, Volgograd State University, Prosp. Universitetsky, 100, 400062 Volgograd,
Russian Federation, d.r.yavorsky@yandex.ru, https://orcid.org/0000-0002-9198-4847

Информация об авторе

Дмитрий Ромуальдович Яворский, доктор философских наук, профессор кафедры филосо-
фии и теории права, Волгоградский государственный университет, просп. Университетский, 100, 400062
г. Волгоград, Российская Федерация, d.r.yavorsky@yandex.ru, https://orcid.org/0000-0002-9198-4847


