

К

ар
ча

ги
н 

Е.
В.

, 2
02

5

14 Logos et Рraxis. 2025. Т. 24. № 3

ЧУЖЕЗЕМЕЦ (ΞΈΝΟΣ): ОСМЫСЛЕНИЕ ДРУГОГО В ФИЛОСОФИИ



www.volsu.ru

DOI: https://doi.org/10.15688/lp.jvolsu.2025.3.2

UDC 101.1 Submitted: 20.08.2025
LBC 87 Accepted: 02.09.2025

RADICAL  INTERPRETATIONS OF THE FIGURE OF THE OTHER
IN PHILOSOPHY 1

Evgeniy V. Karchagin
Volgograd State Technical University, Volgograd, Russian Federation

Abstract. The article explores the figure of the Other as a radical (root) problem of philosophy, which determines
the foundations of ethical and political discourse. The work traces the development of this problem from Aristotle,
the ideas of radical responsibility by E. Levinas, and the “justus hostis” by C. Schmitt. Two main lines of its
interpretation in the European tradition are analyzed: the Aristotelian paradigm of the Other as a friend
and the Hobbesian paradigm of the Other as an enemy. It is proved that the ontological status of the Other is not
essential but contextually determined. In the context of the crisis of classical political models, hybrid wars,
and digitalization, understanding the Other becomes the key to new forms of solidarity. Special attention is paid
to the challenge associated with the emergence of non-human Others (artificial intelligence, natural systems),
which requires a fundamental “reassembly” of ethical and political categories. A theoretical understanding
of the nature of the Other determines practical actions and is a condition for genuine justice.

Key words: Other, friend, enemy, justice, Hobbes, Aristotle, Levinas, Schmitt, political philosophy.

Citation. Karchagin E.V. Radical Interpretations of the Figure of the Other in Philosophy. Logos et Praxis,
2025, vol. 24, no. 3, pp. 14-20. (in Russian). DOI: https://doi.org/10.15688/lp.jvolsu.2025.3.2

УДК 101.1 Дата поступления статьи: 20.08.2025
ББК 87 Дата принятия статьи: 02.09.2025

РАДИКАЛЬНЫЕ ИНТЕРПРЕТАЦИИ ФИГУРЫ ДРУГОГО
В ФИЛОСОФИИ 1

Евгений Владимирович Карчагин
Волгоградский государственный технический университет, г. Волгоград, Российская Федерация

Аннотация. Статья посвящена исследованию фигуры Другого как корневой (радикальной) проблемы
философии, определяющей фундаментальные основания этико-политического дискурса. В работе просле-
живается развитие этой проблемы от Аристотеля, становление идеи радикальной ответственности Э. Леви-
наса и «justus hostis» К. Шмитта. Анализируются две магистральные линии ее интерпретации в европейской
традиции: аристотелевская парадигма Другого как друга и гоббсовская парадигма Другого как врага.
Доказывается, что онтологический статус Другого не является сущностным, а контекстуально обусловлен.
В условиях кризиса классических политических моделей, гибридных войн и цифровизации осмысление Дру-
гого становится ключом к новым формам солидарности. Особое внимание уделяется вызову, связанному
с появлением нечеловеческих Других (искусственный интеллект, природные системы), что требует фунда-
ментальной «пересборки» этико-политических категорий. Теоретическое осмысление природы Другого
определяет практические действия и является условием подлинной справедливости.

Ключевые слова: Другой, друг, враг, справедливость, Гоббс, Аристотель, Левинас, Шмитт, политичес-
кая философия.

Цитирование. Карчагин Е. В. Радикальные интерпретации фигуры Другого в философии // Logos
et Praxis. – 2025. – Т. 24, № 3. – С. 14–20. – DOI: https://doi.org/10.15688/lp.jvolsu.2025.3.2



Logos et Рraxis. 2025. Vol. 24. No. 3 15

Е.В. Карчагин. Радикальные интерпретации фигуры другого в философии

Введение

Философия, по своей сути, имеет дело
с предельными, радикальными темами и воп-
росами. Сам термин «радикальный», восхо-
дящий к латинскому radix («корень»), указы-
вает на то, что философские категории бук-
вально затрагивают корневые или предельные
структуры человеческого бытия. К ним от-
носятся фундаментальные экзистенциальные
категории: жизнь и смерть, любовь и одино-
чество, а также общение как корневая харак-
теристика человеческой природы. Второе зна-
чение «радикальности», связанное с реши-
тельностью и действенностью, раскрывает
практический потенциал философской мысли.
Обращение к предельным основам неизбеж-
но влечет за собой вопрос об их преобразую-
щей силе, тем самым интерпретация Другого
через эти радикальные категории неизбежно
ведет в практическую плоскость.

В этом контексте фигура Другого пред-
стает не просто одной из многих философс-
ких тем, но радикальной в обоих смыслах
этого слова проблемой. С одной стороны, она
является корневой для антропологии, этики
и политики, поскольку любое понимание «Я»
и любого сообщества конституируется через
отношение к «Не-Я». С другой стороны, ее ин-
терпретация обладает непосредственной дей-
ственностью, определяя границы сообщества,
нормы справедливости и саму возможность
политического действия. Таким образом,
в статье рассматриваются основные концеп-
туальные интерпретации Другого в европейс-
кой традиции, с особым фокусом на радикаль-
ных подходах и их практических следствиях.

Исторические корни
концепции Другого

Хотя проблематика Другого занимает
центральное место в философии культуры и гу-
манитарных дисциплинах XX в., ее концепту-
альные истоки в античность. Уже в диалогах
Платона «Софист» [Платон 1993] и «Политик»
[Платон 1994] Другой предстает в образе чу-
жого (ξένος), то есть «чужеземца» – фигуры,
которая не просто является внешней по отно-
шению к полису, но и бросает вызов самим
основаниям мысли, заставляя пересматри-

вать устоявшиеся категории. Этот античный
образ демонстрирует, что Другой с самого
начала философской рефлексии выступает не
как периферийный, а как конституирующий
элемент – тот, чья инаковость ставит под воп-
рос привычные оппозиции своего и чужого,
внутреннего и внешнего.

Современная философия, переживая кри-
зис модерна, оправденно обращается к этому
историческому контексту. Как отмечает Карл
Шмитт, в кризисные эпохи осмысление «че-
ловеческих дел» необходимо требует истори-
ческой рефлексии: «Сегодня возможна только
историческая ретроспектива, рефлексия вели-
кой эпохи jus publicum Europaeum и его поня-
тий государства и войны и справедливого вра-
га, сознающая систематику этих понятий»
[Шмитт 2016, 290]. Шмиттовская идея «спра-
ведливого врага» (justus hostis) представляет
собой ключевой момент в истории осмысления
Другого – это не просто противник, но легитим-
ный участник политического порядка.

Особую актуальность этот подход при-
обретал в условиях холодной войны, когда
базовые различия между войной и миром сти-
рались, но противопоставление друга и врага
оставалась ключевым. По словам Шмитта,
«холодная война делает ничтожными все
классические различения войны, мира и ней-
тральности, политики и хозяйства, военного
и гражданского, на участвующих в военных
действиях и не участвующих в них – только
не различение друга и врага, последователь-
ность которого и есть исток и сущность этой
войны» [Шмитт 2016, 292]. Эта перспектива
подчеркивает не только сложность определе-
ния статуса врага в современном мире, но
и фундаментальную значимость фигуры Дру-
гого как такового.

Современные социально-политические
процессы – от крушения социалистического
блока до кризиса Вестфальских соглашений
1648 г., установивших в свое время современ-
ную систему международных отношений –
диктуют настоятельную необходимость пере-
осмысления классических концепций Друго-
го. Историческая ретроспектива потому ста-
новится важным инструментом для философ-
ской рефлексии.

Современные философские и теологи-
ческие исследования Другого тем самым опи-



16

ЧУЖЕЗЕМЕЦ (ΞΈΝΟΣ): ОСМЫСЛЕНИЕ ДРУГОГО В ФИЛОСОФИИ

Logos et Рraxis. 2025. Т. 24. № 3

раются на богатое интеллектуальное насле-
дие античности и континентальной философии.

Другой как проблема справедливости

Проблема Другого оказывается нераз-
рывно связана с вопросом справедливости.
Аристотель определял справедливость как
добродетель, направленную вовне, на других:
«Справедливость в этом смысле – завершен-
ная и целостная добродетель, хотя и не бе-
зотносительная, а по отношению к другим
людям. <...> Она поистине самая совершен-
ная добродетель, ибо ее применение есть при-
менение совершенной добродетели. Совер-
шенство ее в том, что обладание ею позволя-
ет делать добро также и другому, а не только
себе самому» [Аристотель 2005, 111]. Таким
образом, этическое измерение справедливос-
ти изначально предполагает выход за пределы
собственного «Я» и обращенность к Другому.

Эта линия мысли получает развитие
в современной континентальной философии,
в частности в формуле Поля Рикера:
«Cтремиться к благой жизни с другими и для
другого в справедливых институтах» [Рикер
2008, 216]. Здесь Рикер к аристотелевскому
видению прибавляет институциональный аспект.

Но наиболее радикальную разработку
эта проблематика получает в философии Эм-
мануэля Левинаса, который смещает акцент
с взаимности на инаковость Другого. Для Ле-
винаса «Другой, поскольку он другой, – не про-
сто Alter Ego; он есть то, что я не есмь. И он
таков не в силу своего характера, облика или
психологии, но в силу самого своего бытия
другим» [Левинас 1998, 90]. Ключевым в его
подходе является понятие «Лица» (le visage)
Другого – не как физического облика, а как
этического призыва, который я встречаю
до всякого сознательного решения. Встреча
с Лицом порождает бесконечную ответствен-
ность, не ожидающую взаимности. Этим Ле-
винас радикализует аристотелевский подход.
Если у Аристотеля справедливость остается
в горизонте взаимности (хотя и направлена на
благо другого), то у Левинаса этическое от-
ношение изначально асимметрично – я отвечаю
за Другого, даже когда он не отвечает за меня.

Перцептивный аспект проблемы – раз-
личение себя и не-себя – задает первоначаль-

ную демаркационную линию, на основе кото-
рой формируется индивидуальная или коллек-
тивная идентичность. Однако уже на этом
уровне возможны два принципиально различ-
ных сценария развития отношений с Другим.
Сильный (радикальный) сценарий предпола-
гает исключение Другого из круга своих – его
тотальное отрицание по принципу исключаю-
щего долженствования «тебя не должно быть
вообще, поскольку есть я (или мы)». Слабый
сценарий, напротив, допускает существование
Другого, отказываясь от стремления к его
уничтожению. Оба сценария ведут к различ-
ным следствиям: от политики тотального унич-
тожения до политики признания.

Таким образом, проблема Другого в ее
связи со справедливостью имеет два ракур-
са: теоретический (понимание того, кто такой
Другой) и практический (определение того,
как действовать в отношении него). При этом
практический модус требует ответа на три
последовательных вопроса: знать кто или что
есть Другой; знать, что следует в его отно-
шении делать; и, наконец, знать как это де-
лать – вопрос, относящийся уже к методу
и способу деятельности. Именно в этом про-
странстве между теоретическим понимани-
ем и практическим действием и разворачи-
вается все многообразие этико-политических
интерпретаций фигуры Другого.

Радикальные интерпретации:
друг или враг?

В истории философской мысли можно
выявить две предельные линии интерпрета-
ции Другого, образующие концептуальное на-
пряжение. Одна из них, условно называемая
линией Аристотеля, рассматривает Другого
прежде всего как друга, другая, линия Гоб-
бса, акцентируется на фигуре врага. Исходя
из этого, любые теории или интерпретации
Другого могут быть расположены в смысло-
вой плоскости между Аристотелем и Гоббсом.
При этом сами эти подходы формируют не
только разную антропологию, но и альтерна-
тивные этико-политические проекты.

Так, аристотелевская парадигма дружбы
находит свое классическое выражение в 8, 9
и 10-й книгах «Никомаховой этики», где друж-
ба (φιλία) понимается как фундамент чело-



Logos et Рraxis. 2025. Vol. 24. No. 3 17

Е.В. Карчагин. Радикальные интерпретации фигуры другого в философии

веческого общежития, а не личная симпатия
и приязанность. Другой здесь предстает как
«другой Я» (Alter Ego), а отношения с ним
строятся на основе совместного стремления
к благу. Для Аристотеля именно дружба, а не
страх или расчет, является связующей силой
полиса, позволяющим преодолеть «идиотию»
и атомизацию индивидов. В этой перспективе
Другой не угроза, а необходимое условие ста-
новления и реализации человеческой сущнос-
ти как «полисного животного» («городского»,
«гражданского»), за границами которого мы
находим зверя или бога: «Человек по природе
своей есть существо политическое, а тот, кто
в силу своей природы, а не вследствие слу-
чайных обстоятельств живет вне государства, –
либо недоразвитое в нравственном смысле
существо, либо сверхчеловек» [Аристотель
1984, 378].

Напротив, гоббсианская парадигма
вражды исходит из принципиально иной ант-
ропологической предпосылки. В естественном
состоянии, по Гоббсу, человек человеку «волк»
(homo homini lupus est), а «война всех против
всех» (bellum omnium contra omnes) является
исходным условием человеческого существо-
вания. Другой здесь прежде всего потенци-
альный враг, угрожающий моей жизни и соб-
ственности. Само его существование вынуж-
дает меня к постоянной бдительности и даже
превентивной агрессии. В условиях войны
всех против всех нет ничего кроме неопреде-
ленности: «Где нет государства, там <…> не-
прерывная война каждого человека против
своего соседа, а поэтому каждому принадле-
жит лишь то, что он захватил и держит силой,
что не есть ни собственность, ни общность
имущества, а неопределенность» [Гоббс
1991, 192]. Спасение от этой тотальной нео-
пределнности и вечной вражды оказывается
возможным лишь через создание искусствен-
ного механизма – государства-Левиафана,
которое, обезличивая отношения между ин-
дивидами, подавляет естественную враж-
дебность посредством гражданской власти.

При всей явной противоположности этих
подходов, их объединяет признание значения
фигуры Другого для конституирования соци-
ального порядка и взаимодействия. Как друж-
ба у Аристотеля, так и вражда у Гоббса вы-
полняют основную роль в определении природы

человека и условий возможности человечес-
кого сообщества. Более того, статус Другого
как друга или врага оказывается не сущност-
ным, а контекстуальным. Alter Ego может
выступать в любой из этих ролей в зависимо-
сти от самоопределения субъекта: «Если я
враждебен, то я враг, если нет – я друг». Этот
статус достигается за счет переключения
контекстов и потому не является раз и нав-
сегда данным.

Особый «пространственный» контекст
дополнительно усложняет эту дихотомию.
Другой, находящийся в своей среде среди по-
добных, и Другой, оказавшийся в среде не-
подобных, – это фигуры разного порядка.
В последнем случае он становится «другим
в квадрате», то есть объектом двойного от-
чуждения, когда каждая из сторон восприни-
мает другую как угрозу собственной иден-
тичности.

Важным ракурсом этой проблемы яв-
ляется также неантропологическое расши-
рение понятия Другого. Уже Аристотель в
«Политике» указывает: «Тот, кто не спосо-
бен вступить в общение или, считая себя
существом самодовлеющим, не чувствует
потребности ни в чем, уже не составляет
элемента государства, становясь либо живот-
ным, либо божеством» [Аристотель 1984, 379].
Примечательно, что здесь используется сло-
во θηρίον – «зверь», а не обобщающее поня-
тие «животное» (ζ²ον), что указывает на
особый статус такого исключения. Гоббс же
добавляет к этому измерение искусствен-
ного – созданный человеком государствен-
ный механизм становится инструментом пре-
одоления естественной вражды. Тем самым
Новое время открывает эру техники и арте-
фактов, где опасность начинает ассоцииро-
ваться с автономией и самостоятельностью
Другого – будь то другой человек или со-
зданная человеком конструкция.

Таким образом, дихотомия «друг – враг»
оказывается не столько описанием сущност-
ных характеристик Другого, сколько инстру-
ментом концептуализации отношений с ина-
ковостью. Ее эффективность заключается не
в фиксации оппозиций, а в выявлении условий,
при которых возможен сам переход от одной
модальности к другой, то есть превращение
врага в друга и обратно.



18

ЧУЖЕЗЕМЕЦ (ΞΈΝΟΣ): ОСМЫСЛЕНИЕ ДРУГОГО В ФИЛОСОФИИ

Logos et Рraxis. 2025. Т. 24. № 3

«Пересборка» Мира

Онтологический статус Другого не яв-
ляется раз и навсегда данным. Напротив, он
служит инструментом фундаментальной «пе-
ресборки» всего смыслового универсума, от
индивидуального «Я» до коллективного
«Мира». Постоянный поиск и обнаружение
новых Других, будь то социальные группы,
культуры или даже нечеловеческие сущнос-
ти, заставляет пересматривать и «пересоби-
рать» сами основания нашего мировоззрения.

В ситуации гибридных войн, цифровиза-
ции и делетимизации классических полити-
ческих субъектов эта «пересборка» приобре-
тает особую актуальность. Искусственный
интеллект, нейросети и алгоритмы становят-
ся полноценными участниками социальных
процессов, что порождает необходимость пе-
реосмысления их места в социальном контек-
сте. Возникает парадоксальная ситуация: мы
вынуждены признать агентность за тем, что
традиционно рассматривалось лишь как ин-
струмент.

Эта тенденция находит отражение в но-
вейших левых теориях, которые последова-
тельно расширяют сферу этики, включая в нее
сначала все новые группы и классы, а затем
уже и нечеловеческих акторов. Как утверж-
дает Тимоти Мортон, «марксизм не будет
работать и потому не сумеет выжить, если
только не примет нечеловеческих существ в
свое строение» [Мортон 2019, 69]. Подобная
позиция представляет собой радикальный
вызов антропоцентрической парадигме, доми-
нировавшей в европейской мысли на протя-
жении столетий.

Аналогичный сдвиг демонстрирует ак-
торно-сетевая теория (М. Каллон, Б. Латур,
Дж. Ло), стирающая жесткие границы между
человеческим и не-человеческим. В этой кон-
цепции и люди, и вещи, и технологии выступают
равноправными «акторами», совместно конст-
руирующими социальную реальность. Следова-
тельно на руинах модерна возникает потреб-
ность в «сборке» нового мира, где нечеловечес-
кое стремится заполучить равный статус.

Этот импульс «пересборки» особенно
хорошо проявлен в трех областях.

Экологическая философия (Дж. Лавлок,
А. Несс), где природа перестает быть пас-

сивным фоном человеческой деятельности
и требует соответствующего признания.

Технофилософия, где искусственный
интеллект бросает вызов представлениям
о сознании и агентности.

Постгуманизм, ставящий под вопрос
саму категорию «человеческого», что значит
«быть человеком».

Таким образом, фигура Другого оказы-
вается не просто объектом философской реф-
лексии, но и важнейшим элементом глубин-
ных трансформаций, затрагивающих основы
нашего понимания реальности. «Пересборка»
мира через признание радикальной инаковости
становится необходимым условием выра-
ботки адекватных ответов на исторические
вызовы.

Практические следствия:
этика и политика

Философское осмысление Другого не-
избежно выходит за пределы теоретичес-
кой рефлексии в сферу конкретных этико-
политических практик. В условиях отме-
ченных вызовов радикальные интерпрета-
ции фигуры Другого приобретают особую
актуальность, определяя возможные моде-
ли социального взаимодействия и полити-
ческого действия.

Наиболее последовательную этическую
программу в отношении Другого предлагает
христианство, которое можно рассматривать
как радикальную философию Другого как врага.
Заповедь «любите врагов ваших» (Мф. 5:44)
представляет собой этический парадокс, сти-
рающий вражду через ее этическое преодо-
ление. Враг перестает быть врагом в практи-
ческом смысле, но сохраняя этот статус сущ-
ностно. В результате христианская этика
предлагает не отрицание радикальной инако-
вости, а ее предельное принятие и преоб-
разование через любовь.

В современном политическом контексте
эта парадигма может иметь эвристичность,
например, при анализе миграционных процес-
сов. Мигрант как Другой может интерпрети-
роваться:

– как потенциальный враг (в логике Гоб-
бса-Шмитта): угроза культурной идентично-
сти и социальной стабильности;



Logos et Рraxis. 2025. Vol. 24. No. 3 19

Е.В. Карчагин. Радикальные интерпретации фигуры другого в философии

– как потенциальный друг (в аристо-
телевском ключе): возможность обогащения
культурного опыта;

– как предмет любви и заботы (в хри-
стианской традиции, у Левинаса): призыв к бе-
зусловной ответственности.

Выбор одной из этих интерпретаций не-
посредственно определит политические стра-
тегии, от жестких ограничений до инклюзив-
ной политики.

Не менее значимы практические вызо-
вы в области технологий. Появление искус-
ственного интеллекта как нового типа Друго-
го ставит сложные этико-правовые вопросы,
включая тему распределения ответственнос-
ти между создателями алгоритмов, пользова-
телями алгоритмов и самими алгоритмами.

Особую остроту эти вопросы приобрета-
ют в контексте новейших войн, где традицион-
ные оппозиции «друг – враг» подвергаются
эрозии. В условиях киберконфликтов и инфор-
мационных войн враг-Другой становится диф-
фузным, распределенным, часто анонимным.
Это требует разработки новых политических
языков и этических кодексов, способных адек-
ватно описать изменившуюся реальность.

Таким образом, практическое значение
радикальных интерпретаций Другого заклю-
чается в их способности:

– предлагать языки описания для новых
форм социально-политического взаимодействия;

– размечать этические границы в отно-
шениях с новыми типами Других;

– служить основанием для выработки обо-
снованных политических стратегий.

Именно в этом практическом измерении
философская рефлексия о Другом доказыва-
ет свою эвристичность, осмысляя пути к но-
вым, неиерархическим формам солидарнос-
ти и подлинной справедливости в условиях
кризиса классических политических моделей.

Заключение

Исходя из всего вышесказанного, мы
можем утверждать, что фигура Другого пред-
ставляет собой не просто одну из многих фи-
лософских тем, но именно корневую пробле-
му. Без ответа на вопрос «Кто есть Другой?»
любые этико-политические построения пови-
сают в воздухе.

В современных условиях переосмысле-
ние Другого через призму радикальной ответ-
ственности (Левинас) или радикальной люб-
ви (христианская этика) открывает путь к но-
вым, неиерархическим формам солидарнос-
ти. Вопрос о возможности «любви к врагу»
в современном мире оказывается не столько
вопросом практической целесообразности,
сколько проблемой сохранения человеческо-
го в человеке. Практическое измерение этой
проблемы проявляется в поиске ответов на вы-
зовы прежде всего технологического разви-
тия и экологического кризиса, где различные
интерпретации Другого определяют этические
ориентиры и политические стратегии.

Итак, именно идеи, конкурирующие в ин-
теллектуальном поле по проблеме Другого,
определяют ход человеческой истории и дви-
жение человеческого мира, позволяя переос-
мыслить мировоззренческие основания и от-
крыть новые возможности для справедливо-
го общежития.

ПРИМЕЧАНИЕ

1 Текст статьи представляет собой перера-
ботанный доклад на Международной научно-прак-
тической конференции «Социокультурная и духов-
но-нравственная эволюция России: философские
и теологические проблемы» (15–17 мая 2025 г.,
Волгоградский государственный университет).

СПИСОК ЛИТЕРАТУРЫ

Аристотель 1984 – Аристотель. Сочинения. Т. 4.
М.: Мысль, 1984.

Аристотель 2005 – Аристотель. Евдемова этика.
М.: Наука, 2005.

Гоббс 1991 – Гоббс Т. Сочинения в 2 т. Т. 2. М.:
Мысль, 1991.

Левинас 1998 – Левинас Э. Время и Другой. Гума-
низм другого человека. СПб.: Высшая рели-
гиозно-философская школа, 1998.

Мортон 2019 – Мортон Т. Род человеческий: соли-
дарность с нечеловеческим сообществом.
Логос. 2019. Т. 29, № 5. С. 57–70.

Платон 1993 – Платон. Софист // Платон. Со-
брание сочинений в 4 т. Т. 2. М.: Мысль,
1993. С. 275–345.

Платон 1994 – Платон. Политик // Платон. Со-
брание сочинений в 4 т. Т. 4. М.: Мысль,
1994. С. 3–70.



20

ЧУЖЕЗЕМЕЦ (ΞΈΝΟΣ): ОСМЫСЛЕНИЕ ДРУГОГО В ФИЛОСОФИИ

Logos et Рraxis. 2025. Т. 24. № 3

Рикер 2008 – Рикер П. Я-сам как другой. М.: Изд-во
гуманит. лит., 2008.

Шмитт 2016 – Шмитт К. Понятие политического.
СПб.: Наука, 2016.

REFERENCES

Aristotle, 1984. Works. Vol. 4. Moscow, Mysl Publ.
Aristotle, 2005. Eudemian Ethics. Moscow, Nauka

Publ.
Hobbes T., 1991. Works in 2 Vols. Vol. 2. Moscow,

Mysl Publ.

Levinas E., 1998. Time and the Other. Humanism of the
Other Person. Saint Petersburg, Vysshaya
religiozno-filosofskaya shkola.

Morton T., 2019. The Human Kind: Solidarity with Non-
Human Community. Logos, vol. 29, no. 5, pp. 57-70.

Plato, 1993. Sophist. Collected Works in 4 Vols. Vol. 2.
Moscow, Mysl Publ., pp. 275-345.

Plato, 1994. Statesman. Collected Works in 4 Vols.
Vol. 4. Moscow, Mysl Publ., pp. 3-70.

Ricoeur P., 2008. I Am Like Everyone Else. Moscow,
Idz-vo gumanit. lit.

Schmitt C., 2016. The Concept of the Political. Saint
Petersburg, Nauka Publ.

Information About the Author

Evgeniy V. Karchagin, Doctor of Sciences (Philosophy), Head of the Department of Philosophy,
Sociology and Psychology, Volgograd State Technical University, Academicheskaya St, 1, 400074 Volgograd,
Russian Federation, evgenkar@yandex.ru, https://orcid.org/0000-0001-7398-9292

Информация об авторе

Евгений Владимирович Карчагин, доктор философских наук, заведующий кафедрой
философии, социологии и психологии, Волгоградский государственный технический универ-
ситет, ул. Академическая, 1, 400074 г. Волгоград, Российская Федерация, evgenkar@yandex.ru,
https://orcid.org/0000-0001-7398-9292


