
Logos et Рraxis. 2025. Vol. 24. No. 3 95


Т

ит
ли

н 
Л.

И
., 2

02
5

ПЕРЕВОДЫ



www.volsu.ru

DOI: https://doi.org/10.15688/lp.jvolsu.2025.3.11

UDC 141.111 Submitted: 18.08.2025
LBC 87.12 Accepted: 02.09.2025

“FIGURATIO ARISTOTELICI PHYSICI AUDITUS” BY GIORDANO BRUNO:
MNEMONIC LISTS AND ARISTOTLE’S POLEMICS WITH PARMENIDES

AND MELISSUS BASED ON BRUNO’S SIX “POINTS” (“PARTES”)

Lev I. Titlin
Institute of Philosophy of the Russian Academy of Sciences, Moscow, Russian Federation

Abstract. The article presents the first translation into a modern European language (Russian) of an excerpt
from the work of Giordano Bruno “Figuratio aristotelici physici auditus ad eiusdem intelligentiam atque retentionem
per quindecim imagines explicanda” (Paris, 1586; hereafter “Figuratio”). The translated excerpt includes the dedication
to Pietro Dalbene, in which Bruno sets out his methodology for engaging with Aristotle; the mnemonic lists
(in sections II–VII); “The Division of General Philosophy”; “The Division of the Philosophy of Nature”; the
Introduction; and the first four sections of the first chapter of Book I. In the introductory article accompanying the
translation, general information is provided about Bruno’s “Figuratio”, and the books of “Figuratio” are correlated
with the books of Aristotle’s “Physics”. Six lists that Bruno presents as tools of his mnemonic technique are
analysed, and the principle underlying their construction is identified. An attempt is made to interpret the symbolism
of the list in section V. Introductory remarks are given on Bruno’s art of memory, particularly in comparison with his
treatise “On the Shadows of Ideas”. The scheme of the “unified subject” is examined in detail, showing that it
represents an image of a human being used as part of Bruno’s mnemonic system for storing large amounts of
information. The six partes (“parts”, translated as “points”), which, according to Bruno’s interpretation, form the
basis for Aristotle’s polemic with Parmenides and Melissus, are discussed in detail. These points concern the
notions of “being”, “the one”, “the immovable”, “the principle”, the phrase “being is one”, and the Eleatic mode of
argumentation. Aristotle’s arguments against Parmenides and Melissus are analysed, and their reception in Bruno’s
text is demonstrated. The translation is accompanied by extensive commentary. Passages from the translated
fragment are correlated with V. P. Karpov’s Russian translation of Aristotle’s “Physics”. The translation is based on
the edition: Iordani Brvni Nolani. Opera Latine conscripta. Vol. I. Pars IV. Florentiae: Le Monnier, 1889.

Key words: “Physics”, Aristotle, Parmenides, Melissus, principle, mnemonics, one.

Citation. Titlin L.I. “Figuratio Aristotelici Physici Auditus” by Giordano Bruno: Mnemonic Lists and Aristotle’s
Polemics with Parmenides and Melissus Based on Bruno’s Six “Points” (“Partes”). Logos et Praxis, 2025, vol. 24,
no. 3, pp. 95-118. (in Russian). DOI: https://doi.org/10.15688/lp.jvolsu.2025.3.11



96

ПЕРЕВОДЫ

Logos et Рraxis. 2025. Т. 24. № 3

УДК 141.111 Дата поступления статьи: 18.08.2025
ББК 87.12 Дата принятия статьи: 02.09.2025

 «ИЗОБРАЖЕНИЕ ЛЕКЦИЙ О ФИЗИКЕ АРИСТОТЕЛЯ» ДЖОРДАНО БРУНО:
МНЕМОТЕХНИЧЕСКИЕ СПИСКИ И ПОЛЕМИКА АРИСТОТЕЛЯ

С ПАРМЕНИДОМ И МЕЛИССОМ ИСХОДЯ ИЗ 6 «ПУНКТОВ» («PARTES»)

Лев Игоревич Титлин
Институт философии РАН, г. Москва, Российская Федерация

Аннотация. Статья содержит первый перевод на современный европейский язык (русский) фрагмента
сочинения Джордано Бруно «Изображение лекций о физике Аристотеля в пятнадцати образах, которое
необходимо изложить для ее усвоения и удержания в памяти» (“Figuratio aristotelici physici auditus ad eiusdem
intelligentiam atque retentionem per quindecim imagines explicanda”. Париж, 1586; далее – “Figuratio”), а имен-
но: посвящение Петру Дальбению, в котором Бруно излагает свою методологию обращения к Аристотелю,
мнемонические списки (в разделах со II по VII), «Деление общей философии», «Деление философии приро-
ды», «Введение» и первые четыре раздела первой главы первой книги. Во вступительной статье к переводу
дана общая информация о сочинении Бруно, книги “Figuratio” соотнесены с книгами «Физики» Аристотеля.
Проанализированы 6 списков, которые Бруно приводит в качестве инструмента своей мнемонической техни-
ки, выявлен принцип построения этих списков. Сделана попытка раскрыть символизм списка из раздела V.
Дана вводная информация о мнемоническом «искусстве» Бруно, в частности в сопоставлении с таковым в
его трактате «О тенях идей». Охарактеризована схема «единого предмета», показано, что она представляет
собой изображение человека, использовавшееся как элемент системы мысленного способа фиксации боль-
ших объемов информации. Подробно раскрыты 6 «partes» («частей»), которые переводчик обозначает сло-
вом «пункты», исходя из которых в интерпретации Бруно Аристотель полемизирует с Парменидом и Мелис-
сом (как понимается «сущее», «единое», «неподвижное», «первоначало», фраза «бытие есть единое», спо-
соб аргументации элеатов), проанализирована аргументация Аристотеля против Парменида и Мелисса и
продемонстрирована ее рецепция в тексте Бруно. Перевод сопровожден развернутым комментарием.
Отрывки переведенного фрагмента соотнесены с русским переводом «Физики» Аристотеля, осуществлен-
ным  В.П. Карповым. Перевод выполнен по изданию: Iordani Brvni Nolani. Opera Latine conscripta. Vol. I. Pars IV.
Florentiae : Le Monnier, 1889.

Ключевые слова: «Физика», Аристотель, Парменид, Мелисс, первоначало, мнемотехника, единое.

Цитирование. Титлин Л. И. «Изображение лекций о физике Аристотеля» Джордано Бруно: мнемо-
технические списки и полемика Аристотеля с Парменидом и Мелиссом исходя из 6 «пунктов» («partes»)
// Logos et Praxis. – 2025. – Т. 24, № 3. – С. 95–118. – DOI: https://doi.org/10.15688/lp.jvolsu.2025.3.11

Сочинение «Изображение лекций о фи-
зике Аристотеля в пятнадцати образах, кото-
рое необходимо изложить для ее усвоения и
удержания в памяти» (“Figuratio aristotelici
physici auditus ad eiusdem intelligentiam atque
retentionem per quindecim imagines explicanda”,

Париж, 1586 1, далее – “Figuratio”) входит в
корпус латинских трудов Джордано Бруно,
посвященных учению Аристотеля 2, и пред-
ставляет собой компендиум «Физики», пред-
варенный оригинальной системой прикладной
мнемоники 3. К этому же корпусу также от-

1 До настоящего времени в публичном доступе сохранилось четыре оригинальных экземпляра книги:
в Национальной библиотеке в Турине, Национальной библиотеке в Париже, Бодлианской библиотеке в Окс-
форде и Библиотеке Смитсоновского института в Вашингтоне [Figuratio Aristotelici... web]. Один из этих
четырех экземпляров (из собрания специалиста по книговедению и старым изданиям Жана Виардо) до
недавнего времени можно было свободно приобрести в Интернете.

2 П.Р. Блюм отмечает, что нет никаких свидетельств, что Бруно владел греческим языком. Текстуальные
совпадения между средневековым переводом Аристотеля [Aristotelis... 1962] и цитатами Бруно убедительно
показывают, что он всегда пользовался латинским текстом [Blum 2016, 17–18].

3 Подробно о мнемонической системе, использованной Бруно в “Figuratio”, см.: [Matteoli 2015].



Logos et Рraxis. 2025. Vol. 24. No. 3 97

Л.И. Титлин. «Изображение лекций о физике Аристотеля» Джордано Бруно

носятся «Сто двадцать тезисов о природе и
мире против перипатетиков» (“Centum et viginti
articuli de natura et mundo adversus
peripateticos”. Париж, 1586), опубликованные
позднее в расширенном виде под заглавием
«Слушания 4 в Камбре, или аргументы, изло-
женные в виде тезисов, о физике против пери-
патетиков» (“Camoeracensis Acrotismus seu
rationes articulorum physicorum adversus
peripateticos”. Виттенберг, 1588) и «Разъяснен-
ные книги о физике Аристотеля» (“Libri
physicorum Aristotelis explanati”) 5.

“Figuratio” в настоящее время исследована
недостаточно: по запросу “figuratio aristotelici”
базовый поиск ресурса academia.edu выдает толь-
ко одну статью: [Matteoli 2015]. Если говорить о
монографиях, рассматривающих критику Бруно
Аристотеля в целом, то нам известна только кни-
га [Blum 2016]. Переводов “Figuratio” на европей-
ские языки нет. Мы пытаемся исправить эту си-
туацию первым переводом фрагмента трактата
на русский язык, что может послужить в даль-
нейшем более глубокому исследованию тракта-
та. Перевод, приводимый после вступительной
статьи, выполнен по изданию [Bruno 1889].

В XVI в. происходил слом и преодоле-
ние всей аристотелевской парадигмы. Нова-
торская система Бруно (недаром Джованни
Мочениго, отдавший Бруно в руки инквизито-
ров, на допросе утверждал, что тот был на-
мерен создать секту под названием «новая
философия»6) находилась в русле того же ми-
ровоззренческого сдвига. Упомянутые выше
сочинения о физике Аристотеля были при-
званы уничтожить жесткий аристотелевский
космос и вылезти из его скорлупы.

Бруно критиковал Аристотеля во многих
своих сочинениях, в частности в «О бесконечно-
сти, вселенной и мирах», «Пир на пепле», «О при-
чине начале и едином»7, но он интересен своим
сдержанным и в то же время рациональным под-
ходом: в отличие от Патрици, который, по выра-
жению А.Х. Горфункеля, поставил «задачу раз-
рушить до основания твердыню аристотелизма»
[Горфункель 1977, 161], Бруно пытался исполь-
зовать как Платона, так и Аристотеля, хотя и
больше склонялся к платонизму. Вот что он пи-
шет в трактате «О тенях идей»: «…мы можем
пользоваться без справедливых обвинений в яв-
ных противоречиях, если нам удобно, платони-
ческими терминами и руководствоваться пла-
тонической интенцией, если она нам помогает.
Если же интенции перипатетиков способствуют
большему выражению сути этого искусства, они,
разумеется, будут также использованы» [Бру-
но 2024, 59–60]. И далее: «Таким образом тем,
кто хочет предпринять великие дела новых от-
крытий, не будет достаточно школы одного Ари-
стотеля или Платона». «…В целом же мы ис-
пользуем учения разных философов только за-
тем, чтобы яснее изложить смысл нашего от-
крытия» [Бруно 2024, 60].

“Figuratio” Бруно состоит из 5 книг. Пер-
вая из них не имеет заглавия и соответствует
1-й книге «Физики» Аристотеля, вторая – 2-й
и 3-й, третья – 4-й, четвертая – 5-й и 6-й,
пятая (с которой по неизвестной причине в ори-
гинальном издании начинается новая нумера-
ция) – 7-й и 8-й (о чем сообщается в самом
тексте Бруно) [Tocco 1889, 104].

Сочинение начинается с посвящения
Пьеро дель Бене 8, в котором Бруно обозна-

4 Слово “acrotismus” отсутствует в словарях латинского языка. Оно может быть производным от гре-
ческого “κρóασις”, что переводится как «слушание, речь, лекция», или же от “ó” – «вершина»,
«высшая степень», «верх», тогда его можно переводить как «диспут». Однако напомним, что то, что мы
знаем под именем аристотелевской «Физики» в дошедших до нас рукописях именуется “ó”,
или «Лекции о физике», в латинских переводах – “Naturalis auscultatio”. Бруно в “Figuratio” называет «Физи-
ку» “De physica auscultatione”. То есть словом “auscultatio” Бруно также переводил греческое “κρóασις”,
из чего можно сделать вывод, что “acrotismus” также означает «лекцию».

5 Было опубликовано только в составе издания [Bruno 1891]. Как отмечает П.Р. Блюм [Blum 2016, 24],
сочинение представляет собой комментарий на первые 5 книг «Физики» Аристотеля, на 4-ю книгу «Метео-
рологики» и на трактат «О возникновении и уничтожении». См. также: [Zaffino 2015, 853].

6 Такая терминология не редка для эпохи, которая была новаторской во многих отношениях. Так, Фран-
ческо Патрици, также рьяный антиперипатетик, в 1591 г. обнародует свою «Новую всеобщую философию».

7 Русский перевод этих сочинений см. в книге: [Бруно 1949].
8 В тексте – Петру Дальбению, аббату Бельвиля. Пьеро дель Бене продвигал интересы Генриха Наваррс-

кого в окружении Генриха III. Ему же Бруно посвятил диалоги о циркуле Ф. Морденте.



98

ПЕРЕВОДЫ

Logos et Рraxis. 2025. Т. 24. № 3

чает замысел своего сочинения и свой метод –
изложить учение Аристотеля наиболее непред-
взято и точно, чтобы даже самые большие
невежды (при этом зачастую называющие
себя перипатетиками) могли его адекватно
воспринять и только после этого подвергать
концепции Аристотеля критической проверке
и суждению.

После посвящения следуют 6 списков,
служащих в качестве опоры для мнемоничес-
кого метода, использованного Бруно в этой
работе.

Вначале Бруно обозначает 15 ключевых
тем, которые он будет рассматривать в своем
сочинении. Они включают в себя: главу
(principis 9), первоначало (principii), материю
(materiae), форму и лишенность [формы]
(formae et privationis), природу (naturae), при-
чину (causae), судьбу и случай (fortunae et
casus), движение (motus), бесконечность
(infiniti), место (loci), пустоту (vacui), время
(temporis), характеристики движения (dicibilium
de motu), первое движение (primi motus) и пер-
водвигатель (primi motoris).

Второй список представляет собой
15 предметов, которые могут быть использо-
ваны для легкого запоминания вышеназван-
ных ключевых тем, к каждому из которых
также добавлен приложенный образ (apposita),
то есть помощники или сопутствующие
субъекты.

Главу перипатетиков обозначает «олим-
пийское древо», то есть олива, символ побе-
дителей, ему сопутствует земледелец, как тот,
кто возделывает поле науки. Первоначало
(первопринцип) – Минерва (она обозначает
здесь творящий принцип), покровительница
ремесленников, писателей, поэтов, художников,
творцов в целом, поэтому ей сопутствует ка-
менщик. Материю символизирует Фетида –
морская нимфа, представляющая собой уни-
версально изменчивое существо, и ей сопут-

ствует моряк. Форму – Аполлон, как символ
всего упорядоченного, которому соответству-
ет врач (Аполлон является покровителем ме-
дицины), лишенность – Атропос, старшая из
трех мойр, перерезающая нить жизни и таким
образом «лишающая» упорядоченного бытия,
ее помощник – ткач. Природу символизирует
«высший Пан» – самый «природный» бог Ан-
тичности и его спутник – художник, отражаю-
щий природу на своих полотнах. Причину как
таковую (causam per se) обозначает образ
судьбы, или рока (fatum), спутник которой –
возница (движение колесницы и ее повороты
символизируют судьбу); акцидентальную при-
чину (causam per accidens) – образ Фортуны
(Fortuna), которой сопутствует бегун, двига-
ющийся гораздо более свободно, чем колес-
ница; движение – Купидон вместе с лучником
(любовь является главной движущей силой
видимого мира, а движение – главный прин-
цип физики Аристотеля); бесконечность –
Юнона, как богиня, имеющая власть над
небом в широком смысле, сопровождаемая
птицеловом 10; место (locum) – Хаос, сопро-
вождаемый дураком, или шутом, потому что
мир как нечто упорядоченное, космос, воз-
никает из Хаоса, а дурак – отрицает всякий
порядок; пустоту – Орк (подземный мир) в
сопровождении копателя; время – Сатурн
(бог, традиционно покровительствующий
времени) в сопровождении некроманта 11;
характеристики движения – оружие Купи-
дона вместе с кузнецом, который выковал
это оружие; первое движение – Целий
(Caelius), то есть небо, вместе с гончаром
(небо приводится в движение перводвига-
телем подобно гончарному кругу); перво-
двигатель – Юпитер, как верховный бог
римского пантеона, вместе с творцом, или
зодчим (architector), здесь Юпитер сравни-
вается с христианским богом-творцом фи-
зического мира.

9 Этот раздел не соответствует никакой теме философии Аристотеля, а обозначает самого Аристотеля
как «главу» перипатетиков и соотносится с “Propositum” (своеобразному предисловию, в котором Бруно
дает общее рассмотрение физики Аристотеля).

10 “Auceps”. Символика ловли или выслеживания птиц (aucupo) как аллегория философского исследо-
вания встречается и в трактате Бруно «О тенях идей» [Бруно 2024, 48]. Очевидно, речь идет именно о птицах
(а не о разных видах охоты в целом), потому что в поздней традиции Юнона покровительствует населенному
живыми существами воздуху (aer), то есть тому, что находится ниже эфира.

11 Сатурн как бог времени, упадка и, следовательно, смерти покровительствует некромантии.



Logos et Рraxis. 2025. Vol. 24. No. 3 99

Л.И. Титлин. «Изображение лекций о физике Аристотеля» Джордано Бруно

Каждая из 15 тем, рассматриваемых
Бруно, может занимать в изложении не более
10 разделов (articuli, см.: [Matteoli 2015, 341;
Bruno 1889, 138]). Каждый из 10 возможных
разделов чем-то символизируется: единица –
родителем (единым началом); двойка – купи-
донами, символом взаимного желания; трой-
ка – тремя Харитами; четверка – сыновьями,
как первым «множеством» в этом списке; пя-
терка – рабами; шестерка – работниками; се-
мерка – девами; восьмерка – предводителя-
ми (duces); девятка – музами (древнегреческая
мифология традиционно насчитывала именно
такое количество муз); десятка – сенатора-
ми, символизирующими полноту.

Десять разделов, упомянутых выше, обо-
значены на символической схеме, носящей на-
звание «Изображения единого предмета»
(«Typus unius subiecti», см. иллюстрацию 1
ниже). Первый раздел на схеме обозначен циф-
рой 1 (область без углов), второй – контурами
изображения (линией, линия имеет две точки,
ее ограничивающие), третий – треугольником
под цифрой 3, четвертый – квадратом (цифра 4),
пятый – пентаграммой (цифра 5), шестой –
звездой Давида (цифра 6, 6 вершин), седьмой
(цифра 7) – треугольником (3 вершины) в квад-
рате (4 вершины), восьмой (цифра 8) следует
рассматривать как две фигуры, имеющие по
4 вершины, – квадрат и ромб, две фигуры под
номером 9 – как 3 треугольника, и, наконец,
десятую (цифра 10) можно посчитать так: круг
(1 элемент), 6 секторов и 4 линии (итого 10).

Эта схема похожа на изображение чело-
века, и даже на «витрувианского человека».
Первый раздел (цифра 1) – обозначен просто
местом (locus). Второй – «внешним видом»
(habitus). Треугольник (3) обозначает голову,
4 – правую руку (хотя, почему-то, находится
в центральной части изображения), 5 – левую
руку (находится слева по отношению к зрите-
лю), 6 – грудь человека (почему-то справа),
7 – живот (действительно в центральной час-

ти изображения), 8 – бедро (располагается
ниже живота), две девятки – колени (еще
ниже), и, наконец, 10 – ноги (в самой нижней
части изображения).

Каждому из 10 разделов относятся, или
служат (pertineat): месту – живое существо,
внешнему виду – образ одеяния (indumenti
ratio), голове – ее орудия (armamentum eius),
правой руке – инструмент, левой – дело, гру-
ди – отличительный признак, животу – пре-
терпевание, бедрам – действие, коленям –
мастерская, ногам – материя, или материал
(materia) 12.

Все эти сложные соответствия служат
построению комплексной мнемонической си-
стемы, направленной на запоминание идей
«Физики». Подробно об этом можно прочи-
тать в статье [Matteoli 2015].

Раздел под названием «Деление общей
философии» рассказывает о делении философии
на три части (физику, математику и метафизи-
ку) и об их соответствующих предметах. «Де-
ление натуральной философии», то есть «физи-
ки», перечисляет разделы учения Аристотеля
о физике и сочинения, которые туда входят.

После этого следует «Введение» (propositum)
об общих идеях «Физики» Аристотеля. Пос-
ле “Propositum” идет раздел I, который в об-
щем и целом соответствует I главе I книги
«Физики» Аристотеля. Раздел II рассказы-
вает о том, что разные древние философы при-
знавали разные по количеству и качеству пер-
воначала, упоминаются Парменид, Мелисс,
Фалес, Диоген, некий Гиппарх, Платон, Эмпе-
докл, Анаксимен, Демокрит, Анаксагор. Ко-
роткий раздел III не слишком нагружен
в смысловом отношении. В нем Бруно сооб-
щает, что Аристотель делит всех философов,
учивших о первоначале, на две группы: одни
говорили естественно (naturaliter), а другие
неестественно (innaturaliter). Разделы II и III
приблизительно соответствуют главе II книги  I
«Физики».

12 Если изложить мнемоническую систему Бруно очень кратко, то можно сказать, что для запоминания,
например, «Физики» Аристотеля нужно представить некое пространство (атрий), которое будет разделено на
соответствующее число (15) атриев (помещений), символизирующих 15 основных тем, в каждом из которых
может быть размещена комната в форме персонажа, как на иллюстрации 1, поделенная на 10 разделов. Части
этой комнаты также могут отмечаться соответствующими фигурами-образами, скажем, людей, к каждому из
которых могут быть «приложены» одеяние, орудия, инструменты, некие отличительные признаки и т. д. Эта
система весьма схожа с той, которую мы имеем в трактате «О тенях идей» [Бруно 2024].



100

ПЕРЕВОДЫ

Logos et Рraxis. 2025. Т. 24. № 3

Наиболее интересный раздел IV фоку-
сируется на тех философах, которые говори-
ли «неестественно» (innaturaliter), то есть на
Пармениде и Мелиссе. «Неестественность»
для Аристотеля в учении элеатов состоит в
том, что они называют «всё» или «сущее»
единым, то есть занимаются не физикой («ес-
тественным»), а метафизикой или метанаукой
(Физика A II 184b26-185a1).

В разделе IV Бруно выделяет шесть
«partes», которые мы обозначаем словом «пун-
кты», исходя из которых, в его интерпретации,
Аристотель полемизирует с Парменидом и
Мелиссом: «Во-первых, [аргументация идет]
в части “сущего”, во-вторых, в части “едино-
го”, в-третьих, в части “неподвижного”, в-чет-
вертых, в части “первоначала”, в-пятых, в ча-
сти этого комплексного [высказывания] “бы-
тие есть единое”, в-шестых, в части способа
аргументации [Парменида и Мелисса]»13.

I. Первый пункт: «…у них спрашива-
ется, каким образом они понимают сущее.
Имеется ли в виду только субстанция, или
что-то из рода акциденций, или комплекс, со-
стоящий из субстанции и акциденции? Если
субстанция, то или полная, как человек или
лошадь, или неполная, как душа?»14. Этот от-
рывок является прекрасным примером, как в
Средние века передавалась терминология
Аристотеля на латинском языке. Так, слово
“” («сущность») Бруно передает как
“substantia”, “συμβεβηκός” (акциденция, слу-
чайный признак, или то, что В.П. Карпов в
своем переводе «Физики» называет «свой-
ством по совпадению») – как “accidens”. Ари-
стотель опровергает три варианта: 1. Сущее
не может быть «комплексом, состоящим из
субстанции и акциденции», потому что тогда
сущее будет многим. 2. Только акциденцией
оно быть не может, потому что акциденции
не существуют отдельно от субстанций.

3. Если же оно будет только субстанцией, то не
сможет быть ни конечным (как утверждал Пар-
менид), ни бесконечным (как говорил Мелисс),
так как не будет иметь свойств (акциденций).
Интересно, что Бруно добавляет фразу, отсут-
ствующую у Аристотеля: «или неполная, как
душа?». «Первую субстанцию» по Аристотелю
Бруно называет полной, а «вторую» – неполной
(видимо, потому, что душа здесь рассматрива-
ется без тела и в силу этого неполна).

II. Второй пункт: «…спрашивается,
почему они называют [сущее] единым. Исхо-
дя из его непрерывности? Исходя из его неде-
лимости? Исходя из его определения?»15. Ари-
стотель понимает «единое» в трех смыслах:
1. Как непрерывное (неделимое физически) –
например, человека нельзя разделить пополам,
чтобы при этом сохранился «единый» человек
2. Как неделимое по форме или по виду – на-
пример, капли вина или воды будут иметь тот
же вид, что и вино или вода вообще. Сюда же
Аристотель относит неделимость по родам и
видам: вода, масло, вино суть что-то одно
(«жидкости»), лошадь, человек, собака входят
в род «живых существ». 3. Как неделимое по
определению (логосу) или по сущности ().
Сюда относятся сами определения (например,
«человек – живое существо»), а также случаи,
когда мы имеем один денотат и разные опре-
деления: «хмельной напиток» и «вино» означа-
ют одно и то же, «верхняя одежда» и «плащ» –
одно и то же (Физика A II 185b9).

Бруно идет прямо по трем смыслам «еди-
ного» у Аристотеля. По поводу первого он за-
мечает, что единое как непрерывное будет
бесконечно множественным, так как непрерыв-
ное, согласно Аристотелю, бесконечно делимо
(«Разве непрерывное не бесконечно делимо и,
следовательно, не содержит в себе бесчислен-
ных частей?»16). И продолжает: «А если даже
единое неделимо, то оно не будет ни конечным,

13 “...Primo ex parte entis, secundo ex parte unius, tertio ex parte immobilis, quarto ex parte principii, quinto ex
parte huius complexi Ens est unum, sexto ex parte argumentationis modi” [Bruno 1889, 146].

14 “…Petitur ab eis quomodo accipiunt ens. Nunquid pro signifianda substantia tantum, an pro aliquo
accidentium genere, an pro complexo ex substantia et accidente? Si pro substantia, num pro completa, ut homine
aut equo, an pro incompleta, ut anima?” [Bruno 1889, 146].

15 “…Petitur ab eisdem quomodo dicunt unum. Continuitate? Indivisibilitate? Ratione? Verbi praedicativi
ablatione?” [Bruno 1889, 146–147].

16 “Nonne continuum est in infinitum divisibile, ideoque innumeras continens partes?” [Bruno 1889, 147].



Logos et Рraxis. 2025. Vol. 24. No. 3 101

Л.И. Титлин. «Изображение лекций о физике Аристотеля» Джордано Бруно

ни бесконечным»17. Здесь он сокращает и без
того сжатый аргумент Аристотеля: «Но если
[брать единое] как неделимое, оно не будет ни
количеством, ни качеством и сущее не будет
ни бесконечным, как утверждает Мелисс, ни
конечным, как говорит Парменид, ибо недели-
ма граница, а не ограниченное» (Физика A II
185b17-19) [Аристотель 1981, 64]. Если сущее
неделимо, то оно не является количеством, так
как количество предполагает делимость. Оно
также не является качеством, так как оно про-
сто (не множественно, не включает в себя
предикатов). Оно также не будет бесконеч-
ным, потому что как конечность, так и беско-
нечность подразумевают количество. К этому
Аристотель добавляет, что неделимость –
свойство только границы тела (например, той
сферы, которой считал бытие Парменид), бес-
конечное же не имеет границ по определению.

Третий смысл «единого» по Аристотелю
Бруно трактует в отношении синонимии и пояс-
няет, что единство сущего «по определению»
будет означать в буквальном смысле совпаде-
ние всего со всем: «исчезнет противоположность
добра и зла, противоречивость добра и недобра,
отличие человека от коня, субстанции от акци-
денций, человека от белизны»18 и т. д.

К трем смыслам «единого» у Аристоте-
ля Бруно добавляет два схоластических при-
ема создания абстрактных существительных:
1) «устранение предикативного глагола» (verbi
praedicativi ablatione), например, из стандарт-
ного высказывания «Сократ есть мудрый», со-

стоящего из субъекта («Сократ»), предиката
(«мудрый») и предикативного глагола-связки
«есть» мы «устраняем» глагол и получаем
«мудрость Сократа»; 2) «преобразование гла-
гола в именную форму» (conversione verbi in
denominativum). Деноминатив в данном слу-
чае – это именная форма. Например, в выска-
зывании «Сократ идет» (“Socrates it”) мы бе-
рем глагол «идти» – “eo”,  и преобразуем его в
именное абстрактное существительное («дено-
минатив») – “itus” – «хождение». Благодаря
этим двум приемам мы можем получать
универсалии типа «верхняя одежда» из при-
мера выше или более абстрактные и объяв-
лять их тождественными («едиными») дру-
гим понятиям.

Бруно завершает обсуждение третьего
пункта фразой «Ибо они не знали, по какому
основанию различать на многое то, что одно
в субъекте 19, и что потенциальное различа-
ется на многое 20, будучи одним в акте»21,
не имеющей прямого соответствия в тексте
Аристотеля. Она означает, что к субъекту
могут относиться разные предикаты, что не
делает его множественным, также возможна
множественность субъекта в потенции, кото-
рая актуально становится единством.

III. Третий пункт: «…мы утверждаем,
что они не различают неподвижность по месту
от других видов неподвижности, поскольку нельзя
не учитывать другие движения, которые обычно
обозначаются именем изменения22»23 подразу-

17 “Nunquid non unum indivisibile nec finitum esse potest nec infinitum?” [Bruno 1889, 147].
18 “...Unum idem faciet contraria bonum et malum, contradictoria bonum et non bonum, et diversa hominem et

equum, substantiam et accidens hominem et albedinem, albedinem et bicubitum?” [Bruno 1889, 147].
19 Ср.: «Между тем существующее есть многое или по определению (например, одно дело быть блед-

ным, другое – быть образованным, а один и тот же предмет бывает и тем и другим, следовательно, единое
оказывается многим)» (Аристотель. Физика А II 185b32-35) [Аристотель 1981, 64].

20 Ср.: «…Ведь единое существует и в возможности, и в действительности» (Аристотель. Физика А II 186a3)
[Аристотель 1981, 64]. В оригинальном тексте использованы термины δύναμις и ντελέχεια соответственно. См.:
[Aristotle’s Physics 1936, 124]. По мнению Аристотеля, Парменид и Мелисс не понимали, что единое и многое
могут быть совмещены в одной вещи, но не актуально, а только в потенции. Кроме того, субъект может иметь
разные определения: «бледный», «разумный» и т. д. – и в этом смысле оказываться «многим».

21 “Nesciebant enim rationem distinguere in plura quod unum est subiecto, et potentia distingui in plura quae
unum sunt actu” [Bruno 1889, 147].

22 Аристотель в оригинальном тексте говорит, что, хотя оппоненты признают неподвижность всего су-
щего, ничто не мешает ему двигаться, например, круговым движением, как и любому физическому предме-
ту. См.: (Аристотель. Физика А II 186a17-19).

23 “Quod ad tertium, arguuntur non distinguentes immobilitatem secundum locum ab aliis immobilitatis speciebus,
cum tolli nequeant alii motus qui nomine alterationis communiter designantur” [Bruno 1889, 147].



102

ПЕРЕВОДЫ

Logos et Рraxis. 2025. Т. 24. № 3

мевает, что в рамках аристотелевской системы
единое может иметь движение, потому что дви-
жение не обязательно должно быть перемеще-
нием из точки А в точку B.

IV. Четвертый пункт: «Что касается
четвертого, то [Аристотель спорит с Парме-
нидом и Мелиссом] потому, что они не разли-
чают начало во времени и продолжительнос-
ти от начала по величине и массе, а также
потому, что они считают, что первоначало и
сущее – это одно и то же»24. Ни первая, ни
вторая его часть не имеет соответствий в
тексте Аристотеля. У.Д. Росс реконструиру-
ет аргументацию Мелисса следующим обра-
зом: все, что возникает, имеет пространствен-
ное начало (то есть ту часть, которая возник-
ла первой) и пространственный конец, но по-
скольку сущее не имело временного начала,
оно не имеет и пространственного начала.
Следовательно, оно бесконечно [Aristotle’s
Physics  1936, 472]. Текст Бруно подтвержда-
ет реконструкцию Росса.

V. Первая часть пятого пункта («что
касается пятого, то [он возражает], с одной сто-
роны, потому, что они не находят середины меж-
ду сущим как таковым 25 и ничто»26), по-видимо-
му, является суммированием сложной системы
аргументации против Парменида в: (Физика А III
186a25-b14). Если понимать сущее только в од-
ном смысле, как Парменид, отсюда, считает
Аристотель, следуют логические несоответствия:
1. Сущее может быть либо акциденцией, либо
субстанцией. (А) Если сущее – акциденция, то
должна быть и субстанция, следовательно, есть

множественность. (B) Если сущее – акциденция,
то то, что от нее отлично (субстанция), – будет
не-сущим. 2. Если сущее – субстанция, то (A)
должна быть акциденция, а значит, есть множе-
ственность. (B) Если сущее – субстанция, то ак-
циденция будет не-сущим. Все варианты ведут
к опровержению концепции Парменида.

Парменид, с точки зрения Аристотеля,
отрывал сущее как субстанцию от ее акци-
денций. Ошибку Парменида яснее всего сфор-
мулировал Симпликий: «Парменид следовал
недостоверным аргументам и был введен в
заблуждение тем, что в его время еще не бы-
ло выяснено: о многозначности [сущего] ник-
то и понятия не имел, лишь Платон впервые
ввел различение двух значений; никто не раз-
личал субстанциально сущего и акциденталь-
но сущего» [Лебедев 1989, 281].

Вторая часть V пункта («…если они со-
глашаются, что оно может быть определено,
оно по необходимости окажется делимым на
определенные части 27) не отсылает напря-
мую к какому-либо месту из Аристотеля, но,
по-видимому, имеет в виду общую мысль Ари-
стотеля, что, если мы даем какие-то опреде-
ления единому, как то делает Парменид (не-
подвижное, шарообразное, конечное и т. д.),
оно оказывается делимым 28. Здесь важна
игра латинских слов «определять» (definire) и
определенные части (partes definitivae).

VI. Шестой пункт состоит из двух час-
тей. Первая – «Что касается шестого, то [Арис-
тотель] оспаривает их аргументы как по форме
аргументации, поскольку они идут против логики,
так и по существу, поскольку они выдвигают лож-

24 “Quod ad quartum, tum quia non distinguunt principium temporis et durationis a principio magnitudinis
atque molis, tum etiam quia idem dicebant principium et ens” [Bruno 1889, 147].

25 В тексте “ens simpliciter”. Здесь мы используем терминологию Аристотеля в переводе В.П. Карпова.
26 “Quod ad quintum, tum quia non invenerunt medium inter ens simpliciter atque nihil...” [Bruno 1889, 147].

Ср.: «Если, таким образом, сущее как таковое не принадлежит ничему другому, а все [остальные] вещи
принадлежат ему, почему сущее, как таковое, будет означать в большей мере сущее, чем не-сущее?» (Ари-
стотель. Физика А III 186a37-b7) [Аристотель 1981, 66].

27 “…Si posse definiri concedant, necessario in partes definitivas distribuant oportet” [Bruno 1889, 147].
Ср.: «...Целое скорее уясняется чувством, а общее есть нечто целое, так как общее охватывает многое напо-
добие частей. То же самое некоторым образом происходит и с именем в отношении к определению: имя,
например, “круг” обозначает нечто целое, и притом неопределенным образом, а определение расчленяет
его на составные части» (Аристотель. Физика А I 182a20-b13) [Аристотель 1981, 61].

28 Как пишет Аристотель, «…если [брать единое] как неделимое, оно не будет ни количеством, ни каче-
ством» (Аристотель. Физика А II 182b17-b18) [Аристотель 1981, 64].



Logos et Рraxis. 2025. Vol. 24. No. 3 103

Л.И. Титлин. «Изображение лекций о физике Аристотеля» Джордано Бруно

ные утверждения…»29 – является пересказом
фразы Аристотеля: «одно у него оказывается
ложным, другое – неверно выведенным» (Физи-
ка А III 186a25) [Аристотель 1981, 65] – и факти-
чески подводит итог рассуждений, изложенных
нами при анализе V пункта. Вторая содержит
краткую сумму учений сначала Мелисса: «То, что
возникло, имеет первоначало, следовательно, то,
что является невозникшим, у того нет первона-
чала 30; если нет первоначала, то нет и конца; сле-

довательно, оно бесконечно, следовательно, оно
неподвижно, поскольку у него нет ничего, куда
оно могло бы двигаться. Следовательно, оно так-
же едино, поскольку не допускает ничего внеш-
него»31 [Bruno 1889, 147–148], а затем Пармени-
да: «Все, что кроме сущего, есть небытие; но то,
что не есть бытие, есть ничто; следовательно,
сущее едино; если оно едино, то оно неподвижно;
ведь ему некуда двигаться. И он постулировал
конечное единое»32.

Джордано Бруно. Изображение лекций о физике Аристотеля,
изложенное в пятнадцати образах с целью ее усвоения и удержания в памяти

(фрагмент)

Джордано Бруно Ноланца

Изображение лекций о физике Аристотеля в пятнадцати образах,
которое необходимо изложить для ее усвоения и удержания в памяти

Славному и преподобнейшему
господину Петру Дальбению,

аббату Бельвиля

Джордано Бруно Ноланец
посвящает и шлет привет.

Я хотел бы, чтобы другие приняли во внимание, что я взялся за эту задачу, чтобы пролить свет
на намерения Аристотеля в соответствии с их возможностями и главным образом по трем причинам.
Первая из них заключается в том, чтобы не показалось, что со мной произошло то же, что и с некото-
рыми литераторами, которые, укрепленные безрассудным невежеством в сочетании с некоторой са-
монадеянностью, узурпировали место критика в тех вопросах, к которым они абсолютно не имеют
никакого отношения; что, как я думаю, было сделано во вред многим изучающим [Аристотеля], по-
скольку представляется рассудительнее ошибаться с утонченным Аристотелем 33 или с кем-то из
глав софистов (что способствует остроте интеллекта), чем иметь возможность самым бесполезным
образом испускать природный ослиный крик с глупцами такого рода. Вторая причина, которая привела
меня к этой [работе], заключается в том, что из столь большого числа тех, кто хвастается собой не
только в качестве философов, но и ради большего самовосхваления еще и в качестве перипатетиков,
я вижу очень мало тех, для кого этот вид достойной восхищения науки не является результатом неве-
жества, действующего на основании веры в авторитет, а основывается на мышлении, различающем
основания, выведенные из его принципов. Ибо (в силу врожденного свойства большинства) простые

29 “Quod ad sextum, arguuntur tum quantum ad argumentandi formam, quia paralogizant, tum etiam quantum
ad materiam, quia propositiones falsas adsumunt” [Bruno 1889, 147].

30 Ср.: «…он думает взять за основу, что если все возникшее имеет начало, то невозникшее его не имеет»
(Аристотель. Физика А III 186a11-12) [Аристотель 1981, 65].

31 Точного соответствия у Аристотеля нет.
32 Точного соответствия у Аристотеля нет. Ср.: (Аристотель. Физика А III 187a1-10).
33 Аллюзия на выражение “Amicus Plato, sed magis amica veritas” («Платон мне друг, но истина еще

больший друг»). См.: [Бабичев, Боровский 1982].



104

ПЕРЕВОДЫ

Logos et Рraxis. 2025. Т. 24. № 3

люди обычно предпочитают скорее восхищаться, взращивать и высоко ценить темные фантазмы,
как бы возникшие во мраке, восторгаясь, лелея и расцеловывая зудящую область воображения,
чем воспринимать сияющие лучи истины, которая более подобающим образом наполняла бы их.

По этой причине мы скорее решили помочь им некоторым образом посредством бедности
мышления (inopiae sensus) (которая в них весьма примечательна), чем навязывать им – по нашему
мнению – чужое богатство. Третье намерение, которое сподвигло меня этому [труду], состоит
в том, чтобы, как они утверждают, я не оказался смелым насмешником над величием глубоких
вещей, нанеся этим какую-либо обиду, а откровенным и законным спорщиком относительно того,
что мне открыто (мне кажется, я рассуждаю справедливо). Разве нет? Когда я располагаю рас-
сматриваемый вопрос под номером 34, я располагаю его в порядке, не упускаю ничего, что состав-
ляет его истинную причину, не скрываю ничего из его основания (ratione), никогда не пропускаю
ничего, что ведет к его подтверждению; иногда также, насколько требует важность вопроса, до-
бавляю что-либо не без искренности и, наконец, старательно перечисляю все, что может способ-
ствовать его подтверждению, прежде чем смогу думать о критической проверке и суждении.
Ибо я считаю, что не только я, но и всякий другой должен совершать [все] это тщательным обра-
зом, поскольку в [моем] духе и способностях (которые я имею наравне с другими) не только иссле-
довать и раскрыть мышление человека такого авторитета, но также (щедрость богов сделала это
присущим именно мне) рассуждать, принимать решения и определять в отношении истинности
этого мышления. Здесь я разъяснил темные высказывания, собрал воедино разбросанные повсюду
смыслы и разложил вселенную на части, которая до этого была подобна бесформенному детены-
шу медведицы 35. Нет тайн, известных одному Аристотелю, нет даров, обещанных одному Алек-
сандру 36, нет трудов, опубликованных многими, словно они не были опубликованы 37, если здесь нет
двусмысленностей, нет окольных путей сомнений, нет клубков запутанных загадок, когда-либо спле-
тённых вместе. И если это так, то твое участие будет в том, о достойнейший муж, чтобы по мило-
сти, дарованной тебе божественными музами, ты мог судить о рассматриваемом предмете ост-
рым умом, который ты имеешь, защищать его авторитетным учением, в котором ты превосходен,
и сохранять посредством исключительнейшего авторитета, каким ты обладаешь. Будь здоров.

Джордано Бруно Ноланец

О пятнадцати образах, в которых изображены лекции о физике [Аристотеля]

Раздел I

Конечно, тем же методом, которым мы учим тебя изображать восемь книг «Физики»
[Аристотеля], ты очень легко сможешь изобразить и любые другие. Поэтому, разумеется, ты
сможешь назвать это искусство не только относящимся к этому делу (то есть к изображению
книг физики. – Л. Т.), но и помогающим в нем, когда сможешь легко соотнести его с 30 печатя-
ми и выберешь из них либо художника, либо скульптора 38; хотя это [искусство] не должно быть
и лишенным определенной особой силы (facultate).

34 Бруно имеет в виду, очевидно, расположение ключевых принципов философии Аристотеля в соот-
ветствии с номерами, см. списки ниже в разделах II, III, IV, V, VI, VII.

35 В Античности было распространено представление, что медведица рождает бесформенное потом-
ство, которое затем вылизывает и тем самым принимает ему форму. В христианстве эту идею интерпретиро-
вали как метафору духовного становления личности во Христе.

36 Имеется в виду Александр Македонский как самый «титулованный» из учеников Аристотеля.
37 То есть непонятных.
38 Мнемоническая система “Figuratio” основывается на системе 30 печатей, которая представлена в трактате

Бруно «Изъяснение тридцати печатей» (“Explicatio triginta sigillorum”) 1583 года. «Печатями» Бруно называет опре-
деленные искусственно созданные образы, предназначенные для запоминания той или иной информации. «Худож-
ник» и «Скульптор» – это 12-я и 13-я «печати» соответственно, символизирующие адепта «искусства» Бруно.



Logos et Рraxis. 2025. Vol. 24. No. 3 105

Л.И. Титлин. «Изображение лекций о физике Аристотеля» Джордано Бруно

Раздел II

Здесь, во-первых, для твоего понимания общего предмета, представлен известный пере-
чень (nota) пятнадцати частных предметов, а именно:

I. Глава (Principis).
II. Первоначало (Principii).
III. Материя (Materiae).
IV. Форма и лишенность (Formae et Privationis).
V. Природа (Naturae).
VI. Причина (Causae).
VII. Судьба и случайность (Fortunae et casus).
VIII. Движение (Motus).
IX. Бесконечность (Infiniti).
X. Место (Loci).
XI. Пустота (Vacui).
XII. Время (Temporis).
XIII. Характеристики движения (Dicibilium de motu).
XIV. Первое движение (Primi motus).
XV. Перводвигатель (Primi motoris).

Раздел III

Во-вторых, их образные представления (figurativa) выбраны потому, что:
I. Главу (Principem) символизирует олимпийское древо.
II. Первоначало – Минерва 39.
III. Материю – Фетида 40.
IV. Форму обозначает Аполлон, лишенность – Атропос 41.
V. Природу обозначает высший Пан 42.
VI. Причину саму по себе – Судьба (Fatum).
VII. Акцидентальную причину – Фортуна (Fortuna).
VIII. Движение – Купидон.
IX. Бесконечность – Юнона.
X. Место (Locum) – Хаос.
XI. Пустоту – Орк.
XII. Время – Сатурн.

39 Богиня мудрости, аналогичная греческой Афине.
40 Морская нимфа (нереида), дочь Нерея. По некоторым преданиям – дочь кентавра Хирона. А.Ф. Лосев

пишет, что она представляла своего рода русалку и имела нижнюю часть туловища, покрытую чешуей. И то и
другое подчеркивает ее многосоставную природу [Лосев 1996, 56]. Избегала брака с Пелеем, превращаясь в
огонь, воду, льва, змею, а согласно Овидию, в птицу, дерево и тигрицу, что для Бруно, очевидно, символизирует
материю, принимающую на себя любые формы. Мать Ахилла. Согласно поэту Ликофрону, погубила шесть своих
сыновей в огне, проверяя их на бессмертие. Седьмым и единственным выжившим был Ахилл. У многих авторов
выступает также метафорой моря в целом. В трактате «О тенях идей» Бруно упоминается и другая нереида –
«Амфитрита света» [Бруно 2024, 89], которая также у поэтов выступает метафорой «моря». В отличие от Фетиды,
она супруга самого Посейдона и поэтому у Бруно символизирует не материю, высшее единое бытие. Общее
между ними – способность принимать любую форму, порождая бесчисленное множество вещей мира.

41 Атропос, или Атропа (греч. τροπος, букв. «неотвратимая»), – одна из трех мойр (богинь судьбы) в гречес-
кой мифологии, которым в Риме соответствовали парки. Символизирует смерть как неотвратимый финал судьбы.

42 Пан – древнегреческий бог-покровитель земледелия, пастушества, плодородия и дикой природы. Сын
Гермеса, что важно в контексте того, что философия Бруно является в значительной степени пропитанной
герметизмом.



106

ПЕРЕВОДЫ

Logos et Рraxis. 2025. Т. 24. № 3

XIII. Характеристики движения – оружие Купидона.
XIV. Первое движение – Целий 43.
XV. Перводвигатель – Юпитер.

Раздел IV

В-третьих, поясняется приложенное к образам, где:
I. Рядом с олимпийским деревом находится земледелец.
II. Минерве помогает каменщик.
III. Фетиде – моряк.
IV. Аполлону – врач, Атропос – ткач.
V. Пана сопровождает художник.
VI. Судьбу – возница.
VII. Фортуну – бегун.
VIII. Купидона – лучник.
IX. Юнону – птицелов.
X. Хаос – дурак.
XI. Орк – копатель.
XII. Сатурна – некромант.
XIII. Оружие Купидона – кузнец.
XIV. Целия – гончар.
XV. Юпитера – зодчий.

Раздел V

В-четвертых, для числа разделов, которых не более десяти, обстоятельно разбираются
десять видов, прилагаемых к предметам 44, где:

Родитель обозначает одно.
Купидоны обозначают два.
Хариты обозначают три.
Сыновья обозначают четыре.
Рабы обозначают пять.
Работники обозначают шесть.
Девы – семь.
Предводители – восемь.
Музы – девять.
Сенаторы – десять.

Раздел VI

В-пятых, те, которые либо относятся к человеку (circa individuum) 45, либо находятся рядом
с человеком, обозначают более простые части разделов, где:

Место обозначает первую часть.
Вторую – внешний вид.

43 Маттеоли отмечает, что Бруно имеет в виду Урана, то есть небо (“Caelius” в буквальном переводе –
«небесный») [Matteoli 2015, 344].

44 В тексте “subiectis”. В контексте искусства памяти Бруно можно переводить также и как «субъекты»,
к которым относятся «прилагаемые». См.: [Бруно 2024, 30].

45 Опять же, имеется в виду фигура-схема (например, как на иллюстрации 1 ниже), чувственно представ-
ляющая ту или иную информацию.



Logos et Рraxis. 2025. Vol. 24. No. 3 107

Л.И. Титлин. «Изображение лекций о физике Аристотеля» Джордано Бруно

Третью – голова.
Четвертую – правая рука.
Пятую – левая рука.
Шестую – грудь.
Седьмую – живот.
Восьмую – бедро.
Девятую – колени.
Десятую – ноги.

Раздел VII

Эти более простые части формируются в шесть 46 [элементов] таким образом, что:
К месту относится живое существо (animal).
К внешнему виду – образ одеяния.
К голове – его орудие (armamentum).
К правой руке – инструмент (organum).
К левой руке – дело.
К груди – отличительный признак (insigne).
К животу 47 – претерпевание.
К бедру – действие.
К коленям – мастерская.
К ступням – материал (materia).

ИЗОБРАЖЕНИЕ ЕДИНОГО ПРЕДМЕТА

[состоящего из] десяти разделов, из которых первый состоит из одной, второй из двух, тре-
тий из трех, четвертый из четырех, пятый из пяти, шестой из шести, седьмой из семи, восьмой из
восьми, девятый из девяти и десятый из десяти более простых частей.

 
Иллюстрация 1

46 В издании [Bruno 1889] опечатка – “sesta” вместо “sexta” в оригинальном издании. При этом в дей-
ствительности перечислены 10 пунктов.

47 В тексте “Ad Venerem” – к Венере. Очевидно, это опечатка вместо “Ad ventrem” (к животу), так как
в списке выше после «груди» следовал «живот».



108

ПЕРЕВОДЫ

Logos et Рraxis. 2025. Т. 24. № 3

ДЕЛЕНИЕ ОБЩЕЙ ФИЛОСОФИИ

Созерцательная философия делится на три части: физику, математику и метафизику 48.
Первая говорит о естественных вещах, вторая – о срединных, третья – о божественных.
Первая – о тех вещах, которые случаются и бывают у нас, вторая – об их числе, мере и
движущей силе (momento), которой они вызываются, третья – об [истинных] причинах этих
вещей. Первая – о тех вещах, которые существуют и рассматриваются вместе с материей,
вторая – о тех вещах, которые существуют вместе с ней, но рассматриваются [отдельно
от нее], третья – о тех вещах, которые как существуют, так и рассматриваются отдельно
от нее 49. Первая говорит о субсистенциях (subsistentibus) 50, вторая – о том, что существу-
ет внутри (inexistentibus) 51 [вещей], третья – о том, что пребывает 52. Первая – о том, что
в высшей степени конкретно (concretis) по природе, вторая – об абстрактном в отношении
рассудка (ratione), третья – о вещах, которые сами по себе обособлены (separatis). Первая
в особенности занимается теми вещами, которых много, вторая – теми вещами, которые
находятся во многих вещах, третья – теми вещами, которые существуют до многого (ante 53

multa). Первая в особенности способствует нравственной жизни, вторая – рациональной,
третья – героической 54. Первое рассмотрение подобно рассуждению о курносом (de simo) 55,
второе – о прямизне, третье – об интеллекте 56. В первом рассмотрении легче всего осуще-
ствляется доказательство от причины (demonstratio causae), во втором – почти всегда «дока-
зательство в чистом виде» (demonstratio simpliciter), то есть равным образом доказательство

48 Такое деление философии известно еще с Аристотеля.
49 Ср.: «В самом деле, учение о природе занимается предметами, существующими самостоятель-

но, но не неподвижными; некоторые части математики исследуют хотя и неподвижное, однако, пожа-
луй, существующее не самостоятельно, а как относящееся к материи; первая же философия исследу-
ет самостоятельно существующее и неподвижное» (Аристотель. Метафизика V I 1026a15) [Аристотель
1976, 181].

50 В отличие от Боэция и Гильберта Поретанского [Новая философская энциклопедия 2010 IV, 136],
которые называли «субсистенцией» сущее само по себе, то есть Бога, Бруно, по-видимому, исходит из
приставки “sub” как означающей подчиненность (двух следующих уровней высшему бытию).

51 Аристотель считал, в отличие от Платона, что числа и прочие математические предметы не имеют
самостоятельного существования «вне вещей».

52 Иначе говоря, существует вечно (точнее, всегда – , см.: [Гайденко web]).
53 Классический средневековый вопрос о существовании универсалий формулировался следующим

образом: существуют ли они до (прежде, “ante”) вещей, то есть объективно, в мире платоновских идей
(«реализм»), в вещах (так называемый «концептуализм»), или возникают в человеческом уме из вещей («после
вещей», или так называемый «номинализм»). Об этом споре см., например, статью С.С. Неретиной «Уни-
версалии в западноевропейской философии» [Новая философская энциклопедия 2010 IV, 136–141].

54 Речь идет о «героическом энтузиазме» Бруно. См.: [Бруно 1953].
55 Ср.: «Из определяемых предметов и их сути одни можно сравнить с “курносым”, другие – с “вогну-

тым”: они отличаются друг от друга тем, что “курносое” есть нечто соединенное с материей (ведь “курно-
сое” – это “вогнутый” нос), а вогнутость имеется без чувственно воспринимаемой материи. Так вот, если о
всех природных вещах говорится в таком же смысле, как о курносом, например: о носе, глазах, лице, плоти,
кости, живом существе вообще, о листе, корне, коре, растении вообще (ведь определение ни одной из них
невозможно, если не принимать во внимание движение; они всегда имеют материю)…» (Аристотель. Мета-
физика, VI I 1025b30-1026а3) [Аристотель 1976, 181]. Для Аристотеля, как и для Бруно, «курносость» обозна-
чает телесное бытие, а «вогнутое» (то есть бестелесную границу носа и т. д.) – бестелесное бытие, не связан-
ное с материей. Ср.: «Говорят, что рассмотрение природного соразмерно рассуждению о курносом, кото-
рое не исследует по отдельности ни форму, ни материю, (которые обозначается именем природы), но офор-
мленную материю и материальную форму, приложенную к материи, которые производят то, что в собствен-
ном смысле именуется природным» [Бруно 2024, 111].

56 Бруно считает интеллект принадлежащим Богу. Именно в божественном интеллекте находятся идеи,
сообразно которым возникают вещи в физическом мире.



Logos et Рraxis. 2025. Vol. 24. No. 3 109

Л.И. Титлин. «Изображение лекций о физике Аристотеля» Джордано Бруно

от причины и от знака 57, в третьем – доказательство от знака (demonstratio signi) 58. В первом
и третьем различается первое (priora) для нас и первое по природе, во втором же те же самые
вещи являются первыми и первыми познаются.

ДЕЛЕНИЕ ФИЛОСОФИИ ПРИРОДЫ [АРИСТОТЕЛЯ]

Физика Аристотеля делится на следующие восемь частей: первая – лекции (Auscultatio)
о физике 59, где содержатся размышления о природе и движении вообще. Вторая – это рассмот-
рение [трактата] «О небе и мире» (De caelo et mundo) 60, где говорится о первом виде движения,
а именно о перемещении, и о первых движущихся телах. Третья часть – это рассмотрение [трак-
тата] «О возникновении и о уничтожении»61, состоящее из двух книг, а с ними в качестве третьей,
добавленной без причины, – четвертая «Метеорологическая» [книга] 62, где он трактует о прочих
видах движения. Четвертая часть посвящена возникновению, изменению и составу (consistentia)
несовершенно составленного, [о чем говорится] в трех книгах «Метеорологики». Пятая – о воз-
никновении и составе совершенного, но неодушевленного в книге «О минералах»63, шестая –
о возникновении и составе растительного (vegetantium) в книге «О растениях»64. Седьмая – о воз-
никновении и составе животных в книгах «О возникновении [животных]» и «О самих [живот-
ных]»65. Восьмая часть – о первопричине (principio) возникновения, жизни, движения, а также
вегетативного (vegetandi), чувства и рассуждения, как это изложено в книгах «О душе» и связан-
ных с ними «Малых естественнонаучных сочинениях». И эта заключительная часть посвящена
той форме, которую [Аристотель] в конце первой из книг «Физики» понимает как конечную точку
рассмотрений физического и граничащую с рассмотрением метафизики 66. Полная же книга «Про-
блем»67 здесь не имеет отдельного места, ее различные разделы рассматриваются и обсужда-
ются в различных перечисленных частях.

57 Под «знаками» (итал. “segni”, лат. “signa”) Бруно понимал объединение в одной вещи экстремальных
противоположностей, таких как геометрические минимум и максимум, которые дают познание Единого.
См.: [Blum 2016, 249].

58 Как отмечает Д. Аквилеккья, в этом месте порядок перепутан и демонстрация в соответствии с причи-
ной должна относиться к метафизике, а посредством знака – к физике [Bruno 1964, 4]. Это подтверждается
отрывком из “Praelectiones geometricae”: «Существует троякий род доказательства: [первое] – “вследствие
чего”, или “от причины”, посредством этого [доказательства] нечто выводится из известных нам вещей
согласно бытию или предположению; [второе] – “потому что”, или “от знака” – из известных нам вещей, или
из вещей следующих за ними по бытию, или из вещей более удаленных; и [третье] – “чистое” – из вещей,
предшествующих как согласно бытию, так и согласно рассмотрению: где, собственно, одним и тем же явля-
ется первоначало, причина знания и вещи. Первый род – собственно метафизический, второй физический, а
третий – математический» [Bruno 1964, 3].

59 То есть собственно «Физика» Аристотеля в 8 книгах.
60 «О небе» Аристотеля. Русский перевод А.В. Лебедева см. в: [Аристотель 1981].
61 Русский перевод Т.А. Миллер см. в: [Аристотель 1981].
62 «Метеорологика» Аристотеля. Русский перевод  И.В. Брагинской см. в: [Аристотель 1981].
63 У Аристотеля отсутствует отдельное сочинение, посвященное минералам. Отдельные замечания о

минералах содержатся в III книге «Метеорологики» (278a15-b6). См.: [Теофраст web].
64 Работа, приписываемая Аристотелю. Впервые была переведена с арабского языка на латынь Аль-

фредом Английским в период правления Генриха III (1207–1272). Настоящий автор – Николай Дамас-
ский (I в. до н. э.).

65 По-видимому, имеются в виду работы Аристотеля “Historia Animalium”, “De Partibus Animalium”,
“De Motu Animalium”, “De Incessu Animalium”.

66 Ср.: «А что касается начала в отношении формы, то – едино ли оно или их много и каково или каковы
они – подробное рассмотрение [этих вопросов] есть дело первой философии, так что это должно быть
отложено до того времени. О природных же и преходящих формах мы расскажем в последующем изложе-
нии» (Аристотель. Физика A I 192ba34-192b3) [Аристотель 1981, 81].

67 “Problemata” Аристотеля или Псевдо-Аристотеля.



110

ПЕРЕВОДЫ

Logos et Рraxis. 2025. Т. 24. № 3

[Далее] перед тобой щедро изложенное деление лекций о физике, [исходящее] из того, что
сообщается в начале этой книги.

Джордано Бруно Ноланца

Введение к лекциям Аристотеля о физике
О замысле и порядке восьми книг «Физики» Аристотеля,

а также о замысле и порядке самой [«Физики»]

Итак, поскольку необходимо, чтобы тот, кто стремится к знанию природных вещей, не был
прежде всего невежествен в отношении природы, [Аристотель] составил восемь книг под на-
званием «Лекции о физике» (De physica auscultatione), в которых говорится о том, что, очевид-
но, необходимо для познания природы. Для совершения этого рассмотрения он определил ма-
терию, лишенность и форму, которые являются видами природы и от которых природные вещи
по большей части получают свое название, а также причины, которые называются в соответ-
ствии с самими видами природы, а именно материальную и формальную [причину], или кото-
рые находятся в самих видах природы или относятся к ним (circa ipsas) – производящую и
финальную, а также, конечно, судьбу и случай, как имеющие некоторое основание действую-
щей [силы]. Добавь к этому также движение, ведь если игнорировать его, невозможно будет
познать и природу (поскольку его следствия ближайшие к природе), и поэтому [Аристотель]
занимается этим рассмотрением в его видах, частях и терминах; не исключая и рассмотрения
перводвигателя, для познания первого движения он доходит до пределов возможностей физики
(physicae facultatis), а вместе с этим доходит и до того, что, как считается, является произво-
дящим природу.

Также, по той же или по сходной причине, по которой знание движения выдвигается на пер-
вый план в качестве помощи для познания природы, необходимо прежде всего заняться познани-
ем некоторых других [вещей], которые могут быть полезны в его познании. Итак, прежде всего
необходимо исследовать основание самого бесконечного, как потому, что движение непрерывно-
го (continuorum) есть такое, что его определение соответствует бесконечному, так и потому, что
необходимо опровергнуть мнение тех, кто считает, что само бесконечное есть первопричина
(principium) и природа природных вещей 68. К этому мы приходим, рассуждая о месте, поскольку
признано, что всякое движение происходит в месте, а также потому, что главный вид движения
относится к месту (est localis) 69. Поэтому знание о пустоте (vacui), которое служит познанию
места, не следует упускать из виду; разумеется, некоторым людям (заблуждение которых нельзя
обойти молчанием) сама пустота представляется местом 70. Наконец, необходимо дать опреде-
ление времени, как потому, что оно называется мерой движения и покоя, так и потому, что оно,
очевидно, в наибольшей степени сопровождает действия всех природных вещей. Вот как Арис-
тотель, прежде чем начать говорить о природных вещах в своей книге «О небе», под заголовком
«Рассуждения о природе»71 пожелал изложить по своему методу общее и присущее всем при-
родным сущностям.

68 Бруно излагает точку зрения Аристотеля. Аристотель отрицал существование актуальной бесконеч-
ности. Понятие бесконечности тесно связано с понятием непрерывности (continuitas) – ключевым для физи-
ки Аристотеля. По Аристотелю, все в мире: пространство и время, материя и материальные вещи – является
бесконечно делимыми и в этом смысле мир принципиально континуален, а не дискретен, как, например,
у атомистов.

69 Как отмечает С.В. Месяц, «первым и несводимым к остальным видом движения он (Аристотель. –
Л. Т.) полагает именно пространственное...» [Месяц web].

70 Аристотель в своем учении о природе не допускал существования пустоты. «Место» (τόπος) же он
понимал как то, в чем помещается тело, то есть его границу.

71 Имеется в виду «Физика».



Logos et Рraxis. 2025. Vol. 24. No. 3 111

Л.И. Титлин. «Изображение лекций о физике Аристотеля» Джордано Бруно

Раздел I

В котором объясняется основной предмет Аристотеля

Прежде всего глава перипатетиков предлагает двойной порядок познания: один, более приспо-
собленный и соответствующий природе науки, посредством которого следствия, которые могут
быть началами, причинами и элементами, познаются из начал, причин и элементов; другой, кото-
рый является для нас естественным и к которому должна жадно устремляться наука, заключа-
ется в переходе от следствий к их началам, причинам и элементам 72.

Из них первый – от универсалий к составным физическим вещам, которые называются их
частными случаями (particularia); второй – от общих соединенных и составных к универсалиям,
которые называются их специфическими первоначалами, специфическими частями и специфи-
ческими причинами. Конечно, это знание составных [вещей] так соотносится со знанием вещи в
ее существенных частях, как знание имени и неразборчивая болтовня детей, посредством кото-
рой называют всех мужчинами или, не различая мужчин и женщин, отцами и матерями, которая
[затем] направляется к правильному и определенному именованию конкретного отца или матери.

Итак, поскольку один порядок следует природе вещей, а другой – условию дисциплин, кото-
рые пытаются их постигнуть, то теперь, когда мы продвинулись не через данное от рождения, но
через развитое, можно перейти от определенных всеобщих первоначал и элементов, которые
являются природой или видами природы и получают определенную материю-мать с одной сто-
роны, а с другой – отдельно форму-отца, к природному составному, которое содержит в себе и
отца и мать, как бы объединяя их.

Раздел II

[В котором Аристотель] собирается исследовать первоначала природных вещей, аргумен-
тируя против других, а затем определяя их согласно собственному суждению, и предваряет это
многообразием мнений

Он говорит, что среди древних философов существует много мнений о первоначалах; ибо
одни установили одно первоначало, другие – множественные. Из тех же, кто установил одно
первоначало, некоторые считают его неподвижным, как, например, Парменид и Мелисс; другие
же – подвижным и природным, из них Диоген считал первоначалом воздух, Фалес – воду, Гераклит –
огонь, а Гиппарх 73 – среднее между воздухом и огнем 74. Из тех, кто устанавливает множествен-

72 Ср.: «Так как знание, и [в том числе] научное познание, возникает при всех исследованиях, которые
простираются на начала, причины и элементы, путем их уяснения (ведь мы тогда уверены, что знаем ту или
иную вещь, когда уясняем ее первые причины, первые начала и разлагаем ее вплоть до элементов), то ясно,
что и в науке о природе надо попытаться определить прежде всего то, что относится к началам. Естественный
путь к этому ведет от более понятного и явного для нас к более явному и понятному по природе…» (Арис-
тотель. Физика 184а10-17) [Аристотель 1981, 61].

73 В издании [Bruno 1889] “Hipparchus”, в оригинальном издании [Bruno 1586] “Hipparcus”. Античные
источники знают двух основных Гиппархов: первый – это афинский тиран, сын Писистрата (VI в. до н. э.).
Второй – астроном Гиппарх Никейский, который жил во II в. до н. э., то есть намного позже Аристотеля.

Можно предположить, что у Бруно в «Гиппархе» слились представления о пифагорейце Гиппасе из Мета-
понта (ок. 574–522 гг. до н. э.), который считал первоначалом огонь, и Гиппоне (из Метапонта или Самоса). Согласно
«Опровержению всех ересей» Ипполита, «Гиппон из Регия полагал началами холодное или воду и горячее или
огонь» [Лебедев 1989, 421]. То же самое утверждает и Секст Эмпирик [Лебедев 1989, 421]. К тому же, видимо, имеет
место некоторый перенос мнения, приписываемого Диогену из Аполлонии: Симпликий в комментарии к «Физи-
ке» Аристотеля пишет, что «он полагал началом вещество промежуточное между огнем и воздухом…» [Лебедев
1989, 541] (притом что большинство античных авторов указывают, что началом он считал воду или влагу).

74 Комментарий к переводу В.П. Карпова указывает, что точка зрения, признававшая первоначалом
среднее между огнем и воздухом и неоднократно упоминающаяся у Аристотеля, не отождествляется ни с
каким известным в настоящее время мыслителем [Аристотель 1981, 562].



112

ПЕРЕВОДЫ

Logos et Рraxis. 2025. Т. 24. № 3

ность первоначал, некоторые считают их конечными [по числу] (finita), другие же – бесконеч-
ными [по числу] 75 (infinita). Некоторые из тех, кто установил конечные, называют два, как Пла-
тон – большое и малое 76, Парменид – горячее и холодное 77, Эмпедокл – соединение и разделе-
ние 78; некоторые называют три, как Анаксимен – воздух или другое одно первоначало вместе с
горячим и холодным 79, а Демокрит – вместе с заполненным и незаполненным – атомы 80; некото-
рые же четыре, как Эмпедокл, которые обыкновенно называются элементами 81. Из тех, кто

75 Добавление «по числу» оправдано текстом Аристотеля: «…если же начал много, то они должны быть
или ограничены [по числу], или безграничны, и если ограничены, но больше одного, то их или два, или три,
или четыре, или какое-нибудь иное число, а если безграничны, то или так, как говорит Демокрит, то есть все
они одного рода, но различаются фигурой или видом или даже противоположны» (Аристотель. Физика А II
184b17-23) [Аристотель 1981, 62].

76 Согласно Платону, все существующее делится на идеи, которые дискретны, например: точка, треугольник,
четверка, равное, благо, единое, и видимый мир изменчивости, которые «допускают градацию «больше-мень-
ше», то есть наличные вещи и их свойства: большой мальчик, маленький мальчик, более холодное, менее холод-
ное, более влажное и т. д. и т. п. Согласно Платону, «большое и малое» есть принцип онтологического отличия
дискретных и определенных идей от континуального и неопределенного мира явлений. См.: [Бородай web].

77 Кажущееся противоречие между сказанным выше, что Парменид признавал одно первоначало,
объясняется исходя из Аристотеля (Аристотель. Метафизика А V 986b9): «Парменид же, судя по всему, выска-
зывает более проницательные суждения. Он постулирует, что отличное от сущего [“того, что есть”] не-
сущее – ничто, откуда, как он полагает, с необходимостью вытекает, что есть [только] одно – сущее [“то, что
есть”] и ничего больше. Однако, вынуждаемый согласовать [теорию] с опытом [собственно “феноменами”]
и полагая [поэтому], что [то, что есть], – одно согласно логосу, но множественно согласно чувственному
восприятию, он, с другой стороны, полагает, что причин две и начал два: горячее и холодное, то есть огонь и
земля. Из них горячее он соотносит с сущим [“тем, что есть”], а холодное – с не-сущим [“тем, чего нет”]»
(цит. по: [Лебедев 1989, 279]). Впрочем, исходя из фрагментов самого Парменида, два начала существуют
только на уровне доксы, в действительности существует лишь начало огня, которое может проявляться как
«горячее»: «Смертные приняли решение именовать две формы (μορφαί), одну из которых [именовать] не
следует – в этом их ошибка. Они различили [их как] противоположности по внешнему облику и установили
[отличительные] признаки порознь друг от друга: с одной стороны – пламени огонь небесный [эфирный],
мягкий, очень разреженный [легкий], повсюду тождественный самому себе, а другому – не тождественный.
А с другой – и это тоже само по себе, – как противоположность [огню] – невежественную [?] ночь, плотное
и тяжеловесное обличье» [Лебедев 1989, 291].

78 См., например, комментарий Симпликия к «Физике» [Лебедев 1989, 344] или Псевдо-Аристотеля
«О Мелиссе, Ксенофане, Горгии» [Лебедев 1989, 345].

79 Здесь видно явное противоречие устоявшимся представлениям об учении Анаксимена. Как указы-
вает, например, Симпликий, Анаксимен признавал одно, и притом бесконечное, начало – воздух [Лебедев
1989, 129–130]. Бруно же в этом тексте считает, что Анаксимен признавал три начала. «Под другим одним»
он, вероятно, имеет в виду τó πειρον («беспредельное»), а «горячее и холодное», возможно, берет из
«Опровержения всех ересей» Ипполита (первая книга произведения была известна в Средние века под
ложным авторством Оригена): «Анаксимен… полагал, что начало – бесконечный воздух (αήρ άπειρος), из
которого рождается то, что есть, что было и что будет… а [все] прочие [вещи] – от его потомков. Свойство
(είδος) воздуха таково: когда он предельно ровен… то не явлен взору, а обнаруживает себя, [когда становит-
ся] холодным, теплым, сырым и движущимся» [Лебедев 1989, 130]. Также возможным источником могут
быть «Учения академиков» Цицерона: «Анаксимен заявлял, что воздух беспределен, но то, что из него
возникает, – определенно; а рождаются земля, вода, огонь, а потом уж из них все остальное» [Цицерон
2004]. “Anaximenes infinitum aera, sed ea quae ex eo orerentur definita; gigni autem terram aquam ignem, tum ex
iis omnia” [Cicero web].

80 Если исходить из понимания Аристотелем учения Демокрита (Аристотель. Метафизика А IV 985b4;
Аристотель, De gen. et corr. А VIII 324b85-325а1), то тот признавал только два начала: пустое (небытие) и
полное (бытие), а уже бытие, в свою очередь, представляло собой атомы, бесконечные по числу. См.: [Мате-
риалисты Древней Греции... 1955].

81 Обратим внимание, что выше Бруно указывал на то, что Эмпедокл признавал два первоначала. Ан-
тичные авторы (например, Секст Эмпирик) считали, что вместе Эмпедокл признавал 6 основных начал:
четыре первоэлемента, а также соединение и разделение [Лебедев 1989, 341].



Logos et Рraxis. 2025. Vol. 24. No. 3 113

Л.И. Титлин. «Изображение лекций о физике Аристотеля» Джордано Бруно

82 Ср.: «если же начал много, то они должны быть или ограничены [по числу], или безграничны, и если
ограничены, но больше одного, то их или два, или три, или четыре, или какое-нибудь иное число, а если
безграничны, то или так, как говорит Демокрит, то есть все они одного рода, но различаются фигурой или
видом или даже противоположны» (Аристотель. Физика A II 184b17-23) [Аристотель 1981, 62]. При этом под
«противоположными по родам» имеется в виду то, что, говоря об учении Анаксагора, Аристотель обозна-
чил словом «гомеомерии».

83 Ср.: «Сходным путем идут и те, которые исследуют все существующее в количественном отношении:
они прежде всего спрашивают, одно или многое то, из чего состоит существующее, и если многое, ограни-
чено ли оно [по числу] или безгранично; следовательно, и они ищут начало и элемент – одно оно или
многое» (Аристотель. Физика A II 184b22-26) [Аристотель 1981, 62].

84 Ср.: «Однако рассмотрение вопроса об одном и неподвижном сущем не относится к исследованию
природы: как геометр не может ничего возразить тому, кто отрицает начала [геометрии],– это дело другой
науки или общей всем…» (Аристотель. Физика A II 184b26-185a1) [Аристотель 1981, 62]. Здесь Аристотель,
с одной стороны, говорит о том, что Мелисс и Парменид совершают логическую ошибку, называя «всё»
или «сущее» единым, а с другой – намекает на метафизику или метанауку («это дело другой науки или
общей всем»). В «Физике» же он призывает говорить о первопринципе в натурфилософском, физическом
смысле. Ср. с позицией Л. Витгенштейна, указывавшего на то, что мир является совокупностью фактов,
при этом сам не является фактом и, следовательно, недоступен для языкового и логического, осмысленно-
го выражения, при этом есть предмет мистики. См.: Витгенштейн. Логико-философский трактат. 1.1; 6.45 [Вит-
генштейн 2018 ].

85 Имеется в виду Брисон Гераклейский (V в. до н. э.). В «Физике» Аристотель его не упоминает. Реше-
ние проблемы квадратуры круга, по Антифонту, состояло в том, что размер квадрата бесконечно приближа-
ется к размеру круга. Поскольку здесь задействован принцип бесконечности и квадрат, хотя и будет бесконеч-
но приближаться к кругу, никогда не будет в него вписан, такое решение, согласно Аристотелю, следует
рассматривать скорее как метафизическое, чем как геометрическое. Брисон Гераклейский пошел дальше
Антифонта и, хотя также использовал метод приближения, не считал, что посредством бесконечного при-
ближения можно достичь конечного приближения к кругу. Он также был более «математематичен» в том
смысле, что помещал площадь круга между площадью вписанного и описанного многоугольника. Поскольку
Аристотель отрицал актуальную бесконечность, с его точки зрения, квадрат не мог быть вписан в круг
по методу Антифонта.

86 См.: «Рассматривать, таково ли единое, – все равно что рассуждать по поводу любого тезиса из тех,
что выставляются ради спора (например, гераклитовского…» (Аристотель. Физика A II 185a5-185a7) [Аристо-
тель 1981, 62]. Комментарий к русскому переводу указывает, что имеется в виду один из «логически противо-
речивых» (по мнению Аристотеля) тезисов Гераклита, например: «В одну и ту же реку входим и не входим,
существуем и не существуем» [Аристотель 1981, 560], которые Аристотель в силу их «абсурдности» не счи-
тал нужным опровергать или обсуждать.

считает их бесконечными, Демокрит (говоря об атомах) утверждает, что они различаются лишь
по форме и положению (figuram et ordinem), а Анаксагор считает, что они различаются также и по
разным родам (ipso genere) 82. Говоря о первоначале, древние спрашивают о сущем (ente), единое
оно или множественно, конечно или бесконечно, поскольку они называют первоначалом то, что
является самой вечно пребывающей субстанцией вещей 83.

Раздел III

[В котором Аристотель] высказывает свое суждение о том, какие мнения стоит не остав-
лять без внимания, каких придерживаться, а от каких отказаться и какие отвергнуть

По его словам, из тех, кто высказал свое мнение о вышеназванном, некоторые говорили
неестественно, а другие – естественно 84. Спорить с первыми лишено смысла по двум причинам:
как потому, что они, очевидно, не согласны с нами в вопросе о первоначалах (ибо по той же
причине для геометра несостоятельно решение проблемы квадратуры круга Антифонта, но он
принимает решение Бриссона (Brissonis) 85), так и потому, что безумие беспокоиться насчет лю-
бого чужого и неверного мнения (например, мнения Гераклита 86). Однако, по двум другим причинам,



114

ПЕРЕВОДЫ

Logos et Рraxis. 2025. Т. 24. № 3

например, с ними нужно спорить: потому, что, даже если они говорят неестественно, они все же
говорят о природных вещах, а также потому, что они дают некоторое основание для размышле-
ний 87. Однако, разрешая сомнения, необходимо непременно оспаривать вторых (то есть тех,
кто говорит «естественно». – Л. Т.), поскольку они допускают либо движение, либо множество,
либо и то и другое, что предполагается, что существует в этой науке, как если бы оно было
установлено 88.

Раздел IV

Описав предварительно мнения других [философов], он вначале обращается к тем, кто го-
ворит неестественно 89

Итак, страстная аргументация [Аристотеля] направлена против Парменида и Мелисса, ко-
торые называют первоначалом единое неподвижное сущее 90. Во-первых, [аргументация идет] в
части «сущего», во-вторых, в части «единого», в-третьих, в части «неподвижного», в-четвертых,
в части «первоначала», в-пятых, в части этого комплексного [высказывания] «сущее есть еди-
ное», в-шестых, в части способа аргументации [Парменида и Мелисса]. Поэтому, что касается
первого, у них спрашивается, каким образом они понимают сущее. Имеется ли в виду только
субстанция, или что-то из рода акциденций, или комплекс, состоящий из субстанции и акциден-
ции? 91 Если субстанция, то или полная, как человек или лошадь 92, или неполная, как душа 93?
Ибо сущее не может быть единым, если сущее означает субстанцию; ибо она вместе с акциден-
цией (понимаемой как соединенная или как отдельная) должна составлять множественность, а
без акциденции она не называется конечной или бесконечной; а если сущее означает акциден-
цию, то она не может существовать без субстанции; но сущее, [будучи единым], не может и
означать комплекс, [состоящий из субстанции и акциденции], поскольку то, что образует комп-
лекс, всегда множественно. Что касается второго, то спрашивается, почему они называют [су-
щее] единым. Исходя из его непрерывности? Исходя из его неделимости? Исходя из его опреде-
ления (ratione)? 94 Устранением предикативного глагола (verbi praedicativi ablatione)? Или путем
преобразования [имени, ранее привязанного посредством предикативного глагола] в отыменную
форму (conversione verbi in denominativum)? Разве непрерывное не бесконечно делимо и, следова-
тельно, не содержит в себе бесчисленных частей? 95 Я не говорю уж о том, что необходимо
сказать, что в случае с целым и частями дело обстоит иначе 96. А если оно неделимо, то оно

87 Ср.: «Однако хотя о природе они и не говорили, но трудностей, связанных с природой, им приходилось
касаться, поэтому, вероятно, хорошо будет немного поговорить о них: ведь такое рассмотрение имеет фило-
софское значение» (Аристотель. Физика A II 185a17-21) [Аристотель 1981, 63].

88 Точного соответствия этой фразы у Аристотеля нет.
89 То есть к Пармениду и Мелиссу.
90 Для Аристотеля сущее не может быть неподвижным, потому что главный принцип его физики –

движение [Аристотель 1981, 17].
91 Бруно называет субстанцией то, что Аристотель называл первой сущностью (первой из 10 категорий).

Остальные 9 категорий (греч. συμβεβηκός), которые всегда «сказываются» о некой субстанции, называются в
латинской терминологии «акциденциями».

92 В терминологии Аристотеля – первая сущность (πρώτη οσία).
93 В терминологии Аристотеля – вторая сущность (δευτέρα οσία). Такого рода сущности [виды (species)

и роды (genera)] являются «неполными», потому что не могут существовать отдельно от индивидуальных,
конкретных вещей («первых сущностей»). Человек как индивидуальная вещь определяется душой как своей
энтелехией, или сущностью.

94 См.: (Аристотель. Метафизика  VI 1015b36-1016b31).
95 В системе Аристотеля, если единое будет непрерывным, оно будет и многим, потому что непрерыв-

ное делимо до бесконечности.
96 Аристотель ставит вопрос, является ли часть и целое многим или одним (Аристотель. Физика А II

185b12-17).



Logos et Рraxis. 2025. Vol. 24. No. 3 115

Л.И. Титлин. «Изображение лекций о физике Аристотеля» Джордано Бруно

не будет ни конечным, ни бесконечным 97. Единое по определению (то есть если все вещи в мире
будут «единым». – Л. Т.), сделает одним и тем же противоположность добра и зла 98, противоречи-
вость добра и недобра, отличие человека от коня, субстанции от акциденций, человека от белизны,
белизны от длины в два локтя 99. Даже если Ликофрон 100 говорит «бледный человек (homo albus)»101,
разве само определение человека и белого (album) не остаются различными? Подобно этому и
другие, которые, меняя выражение, говорили не «бледный [человек]», но «[человек] становится
бледным», не обманывались ли они, опасаясь, что назовут [сущее] единым и многим одновремен-
но? Ибо они не знали, что может быть многим по определению то, что относится к одному субъек-
ту 102, и многое в потенции (potentia) одним в действительности (actu) 103. Что касается третьего, то
мы утверждаем, что они не различают неподвижность по месту от других видов неподвижности,
поскольку нельзя не учитывать другие движения, которые обычно обозначаются именем измене-
ния 104. Что касается четвертого, то [Аристотель спорит с Парменидом и Мелиссом] потому, что
они не различают начало во времени и продолжительности от начала по величине и массе 105, а так-

97 Аргументация Аристотеля следующая: конечность и бесконечность – это свойства количества. Неделимое
не подпадает под категорию количества (потому что не делится на части, а делимость на части – неотъемлемая
характеристика количества), следовательно, не может бы ни конечным (как утверждал Парменид), ни бесконечным
(как учил Мелисс). Для понимания этой фразы необходимо обратиться к тексту Аристотеля: «Но если [брать единое]
как неделимое, оно не будет ни количеством, ни качеством и сущее не будет ни бесконечным, как утверждает
Мелисс, ни конечным, как говорит Парменид, ибо неделима граница, а не ограниченное» (Аристотель. Физика А II
185b17-19) [Аристотель 1981, 64]. Аристотель понимал неделимое только в математическом смысле: неделима лишь
точка, не реальный, а математический объект. Граница тел также неделима, потому что существуют только тела, а
граница между ними умозрительна и не является телом. Граница в силу своей математичности не может быть
конченой, но в силу того, что она ограничивает конкретное физическое тело, она не может быть и бесконечной.

98 Если все в мире «одно» (unum), в мире не будет противоположностей и логически противоречивых вещей.
99 То есть не будет различием между качеством и количеством.

100 Согласно Аристотелю, софист, ученик Горгия. Упоминается также в «Политике» Аристотеля (IV 9).
См.: [Аристотель 1981, 561].

101 Вместо «Человек есть бледный», что, по мнению Ликофрона, заключает в себе логическое противоре-
чие. С одной стороны, «Человек есть бледный» – это одно, один субъект, у которого просто есть свойство «быть
бледным». С другой стороны, как будто бы идет речь о множественности: «человек» (субъект, одно) есть
«бледный» (предикат, другое). В связи с этим Ликофрон предлагал отказаться от глагола «быть» в значении
глагола-связки и употреблять фразы типа «человек бледнеет» (сейчас, то есть находится в состоянии «бледно-
сти»)» и оставить этот глагол только в значении существования («Человек существует»). У Ликофрона мы
видим, наверное, первую в истории попытку построения искусственного языка высказываний с целью реше-
ния фундаментальных проблем философии, подобного тому, который создается аналитической философией.

102 Ср.: «Между тем существующее есть многое или по определению (например, одно дело быть блед-
ным, другое – быть образованным, а один и тот же предмет бывает и тем и другим, следовательно, единое
оказывается многим)…» (Аристотель. Физика А II 185b32-34) [Аристотель 1981, 64].

103 Ср.: «…Ведь единое существует и в возможности, и в действительности» (Аристотель. Физика А II
186a3) [Аристотель 1981, 64]. В оригинальном тексте использованы термины δύναμις и ντελέχεια соответ-
ственно [Aristotle’s Physics 1936, 124]. По мнению Аристотеля, эти философы не понимали, что единое и
многое могут быть совмещены в одной вещи, но не актуально, а только в потенции. Кроме того, субъект
может иметь разные определения: «бледный», «разумный» и т. д. – и в этом смысле оказываться «многим».

104 Аристотель в оригинальном тексте говорит, что, хотя оппоненты признают неподвижность всего су-
щего, ничто не мешает ему двигаться, например, круговым движением, как и любому физическому предмету.
См.: (Аристотель. Физика А II 186a17-19).

105 По-видимому, речь идет о начале в пространстве. Точного соответствия в тексте Аристотеля нет. В.П. Карпов
достаточно далеко от текста комментирует: «Вторая [ошибка Мелисса] состоит в утверждении, что любой процесс
имеет начало не только во времени, но и в пространстве (скажем, если вещь меняет цвет, то это изменение должно
начаться в какой-либо точке)» [Аристотель 1981, 561]. По-видимому, Аристотель понимал Мелисса следующим
образом: все, что возникает, имеет пространственное возникновение. Единое не возникает, следовательно, не имеет
пространственного возникновения, следовательно, пространственно безгранично [Aristotle’s Physics 1936, 471].
Впрочем, аргумент Мелисса был сильнее: если единое ограничено в пространстве, вне его будет пустота, существо-
вание которой он не мог признать, отождествляя ее с небытием [Aristotle’s Physics 1936, 472].



116

ПЕРЕВОДЫ

Logos et Рraxis. 2025. Т. 24. № 3

же потому, что они считают, что первоначало и сущее – это одно и то же 106. Что касается пятого,
то [он возражает], с одной стороны, потому, что они не находят середины между сущим как
таковым (ens simpliciter) 107 и ничто 108, а с другой – потому, что если они соглашаются, что оно
может быть определено, оно по необходимости окажется делимым на определенные части 109.
Что касается шестого, то [Аристотель] оспаривает их аргументы как по форме аргументации,
поскольку они идут против логики, так и по существу, поскольку они выдвигают ложные утверж-
дения 110. Ибо, говорит [Аристотель], Мелисс рассуждал следующим образом: «То, что возник-
ло, имеет первоначало, следовательно, то, что является невозникшим, у того нет первоначала 111;
если нет первоначала, то нет и конца; следовательно, оно бесконечно, следовательно, оно непод-
вижно, поскольку у него нет ничего, куда оно могло бы двигаться. Следовательно, оно также
едино, поскольку не допускает ничего внешнего»112. Пармениду же приписывается следующий
аргумент: «все, что кроме сущего, есть небытие; но то, что не есть бытие, есть ничто; следова-
тельно, сущее едино; если оно едино, то оно неподвижно; ведь ему некуда двигаться». И он пос-
тулировал конечное единое 113.

106 Соответствия в тексте Аристотеля нет.
107 Мы используем терминологию Аристотеля в переводе В.П. Карпова.
108 То есть Парменид занимает слишком радикальную позицию: всё или ничего. Либо всё одно, либо

существует ничто. Аристотель же, отрицая существование ничто (пустоты), при этом признает существова-
ние множественности, которую он считает очевидной, но все же пытается логически доказать. Аристотель
выделяет сущность (первая категория) и привходящие свойства (остальные 9 категорий). Для Парменида
«всё» является «сущим» и «единым», то есть и сущность, и привходящие свойства. По Аристотелю же,
сущность это всегда что-то одно, а остальные 9 категорий – что-то другое, они не могут быть тождественны.
Если, по Аристотелю, сущность будет «сущим», то помещаемое в остальные 9 категорий с необходимостью
будут «не-сущим». Но раз привходящие свойства будут «не-сущим», то и сущность окажется не-сущим, раз
мы принимаем посылку о том, что всё есть одно [Аристотель 1981, 65–66]. Ср.: «Если, таким образом, сущее
как таковое не принадлежит ничему другому, а все [остальные] вещи принадлежат ему, почему сущее, как
таковое, будет означать в большей мере сущее, чем не-сущее?» (Аристотель. Физика А III 186a37-b7) [Арис-
тотель 1981, 66].

109 Ср.: «…Целое скорее уясняется чувством, а общее есть нечто целое, так как общее охватывает многое
наподобие частей. То же самое некоторым образом происходит и с именем в отношении к определению:
имя, например “круг” обозначает нечто целое, и притом неопределенным образом, а определение расчле-
няет его на составные части» (Аристотель. Физика А I 184a25-b13) [Аристотель 1981, 61].

110 Ср.: «И тут опровержение сводится к тому, что одно у него оказывается ложным, другое – неверно
выведенным» (Аристотель. Физика А III 186a24-25) [Аристотель 1981, 65].

111 Ср.: «…Он думает взять за основу, что если все возникшее имеет начало, то невозникшее его не имеет.
(Аристотель. Физика А III 186a11-12) [Аристотель 1981, 65].

112 Точного соответствия у Аристотеля нет. Здесь Бруно просто суммирует учение Мелисса.
113 Точного соответствия у Аристотеля нет. См.: (Аристотель. Физика А III 187a1-10). Здесь Бруно сумми-

рует учение Парменида.



Logos et Рraxis. 2025. Vol. 24. No. 3 117

Л.И. Титлин. «Изображение лекций о физике Аристотеля» Джордано Бруно

СПИСОК ЛИТЕРАТУРЫ

Аристотель 1976 – Аристотель. Сочинения в че-
тырех томах. Т. 1. М.: Мысль, 1976.

Аристотель 1981 – Аристотель. Сочинения в че-
тырех томах. Т. 3. М.: Мысль, 1981.

Бабичев, Боровский 1982 – Бабичев Н.Т., Боровс-
кий Я.М. Словарь латинских крылатых слов:
2500 единиц. М.: Рус. яз., 1982.

Бородай web – Бородай Т.Ю. Платон // https://
iphlib.ru/library/collect ion/newphi lenc/
document/HASH2824191493bd40e9d37028

Бруно 1949 – Бруно Д. Диалоги. М.: Гос. изд. полит.
лит., 1949.

Бруно 1953 – Бруно Д. О героическом энтузиазме.
М.: Гос. изд. худож. лит., 1953.

Бруно 2024 – Бруно Д. О тенях идей / пер. с лат.,
коммент., примеч. и вступ. ст. Л.И. Титлина.
М.: Голос, 2024.

Витгенштейн 2018 – Витгенштейн Л. Логико-фило-
софский  трактат. М.: АСТ, 2018.

Гайденко web – Гайденко П.П. Время [Античная фи-
лософия: энцикл. слов. М.: Прогресс-Тради-
ция, 2008. С. 233–244] // https://iphlib.ru/library/
collection/greekdic/document/HASH01713
9271273fdb98e9e930e

Горфункель 1977 – Горфункель А.Х. Гуманизм и
натурфилософия итальянского Возрождения.
М.: Мысль, 1977.

Лебедев 1989 – Лебедев А.В. Фрагменты ранних
греческих философов. М.: Наука, 1989.

Лосев 1996 – Лосев А.Ф. Мифология греков и рим-
лян. М.: Мысль, 1996.

Материалисты Древней Греции... 1955 – Материа-
листы Древней Греции. Собрание текстов
Гераклита, Демокрита и Эпикура. М.: Гос.
изд-во полит. лит., 1955.

Месяц web – Месяц С.В. Движение [Античная
философия: энцикл. слов.]. М.: Прогресс-
Традиция, 2008. С. 295–298] // https://
iphlib.ru/library/collection/greekdic/document
/HASH01c3cdc43b94925eb5e8db33

Новая философская энциклопедия 2010 – Новая
философская энциклопедия. В 4 т. М.: Мысль,
2010.

Теофраст web – Теофраст. О камнях / вступит. ст.,
пер. и коммент. А.А. Россиуса // Вестник
Древней Истории. 2005. № 3. С. 306–331.

Цицерон 2004 – Цицерон Марк Туллий. Учение ака-
демиков. М.: Индрик, 2004.

Aristotelis... 1962 – Aristotelis omnia quae extant opera.
Averrois Cordubensis commentarii. 10 vols.
Frankfurt: Minerva, 1962.

Aristotle’s Physics 1936 – Aristotle’s Physics. A Revised
Text with Introduction and Commentary by
W.D. Ross. Oxford: Clarendon Press, 1936.

Blum 2016 – Paul Richard Blum. Giordano Bruno
Teaches Aristotle, Translated by Peter
Henneveld. Nordhausen: Trautgott Bautz, 2016.

Bruno 1586 – Iordani Bruni Nolani. Figuratio Aristotelici
Physici auditus. Parisiis: ex Typographia Petri
Cheuillot, 1586.

Bruno 1889 – Iordani Brvni Nolani. Opera Latine
conscripta. Vol. I. Pars IV. Florentiae: Le Monnier,
1889.

Bruno 1891 – Iordani Brvni Nolani. Opera Latine
conscripta. Vol. III. Florentiae: Le Monnier, 1891.

Bruno 1964 – Bruno G. Praelectiones geometricae e
Ars deformationum. Roma: Edizioni di storia e
lettereatura, 1964.

Cicero web – Cicero M. Tullius. Academicorum reliquiae
cum Lucullo. Leipzig: Teubner, 1922 // https://
www.perseus.tufts.edu/hopper/text?doc=
Perseus%3Atext%3A2007.01.0033%3Asection
%3D1

Figuratio Aristotelici... web – Figuratio Aristotelici
Physici auditus. About This Item // https://
www.abebooks.com /Figuratio-Aristotelici-
Ph ys i c i - a ud i t us - i l l u s t r em -a d m odum /
30115173965/bd

Matteoli 2015 – Matteoli M. La Figuratio Aristotelici
Physici auditus di Giordano Bruno: luoghi e
immagini per una’nuova’Fisica di Aristotele
// Rinascimento. – 2015. – Vol. 55. – P. 331–362.

Tocco 1889 – Tocco F. Le opere latine di Giordano
Bruno esposte e confrontate con le italiane.
Firenze: Le Monnier, 1889.

Zaffino 2015 – Zaffino V. Giordano Bruno lettore della
“Fisica” di Aristotele // Rivista di Filosofia Neo-
Scolastica. 2015. Vol. 107, № 4. P. 853–866.

REFERENCES

Aristotle, 1976. Works in Four Volumes. Vol. 1.
Moscow, Mysl Publ.

Aristotle, 1981. Works in Four Volumes. Vol. 3.
Moscow, Mysl Publ.

Babichev N.T., Borovskii Ya.M., 1982. Dictionary of
Latin Aphorisms: 2500 Units. Moscow, Rus.
yaz. Publ.

Borodai T.Yu. Plato. URL: https://iphlib.ru/library/
collection/newphilenc/document/HASH282419
1493bd40e9d37028

Bruno G., 1949. Dialogues. Moscow, Gosudarstvennoe
izdanie politicheskoi literatury.

Bruno G., 1953. The Heroic Enthusiasts. Мoscow,
Gosudarstvennoe izdanie khudozhestvennoi
literatury.

Bruno G., 2024. On the Shadows of Ideas. Transl. from
Latin, Comments and Introduction by L.I. Titlin.
Мoscow, Golos Publ.



ПЕРЕВОДЫ

Logos et Рraxis. 2025. Т. 24. № 3

Wittgenstein L., 2018. Tractate Logico-Philosophical.
Moscow, Izd-vo AST.

Gaidenko P.P., 2008. Time. Ancient Philosophy: An
Encyclopedic Dictionary. Moscow, Progress-
Traditsiya Publ., pp. 233-244. URL: https://
iphlib.ru/library/collection/greekdic/document/
HASH017139271273fdb98e9e930e

Gorfunkel A.Kh., 1977. Humanism and Natural
Philosophy of the Italian Renaissance. Moscow,
Mysl Publ.

Lebedev A.V., 1989. Excerpts from Early Greek
Philosophers. Moscow, Nauka Publ.

Losev A.F., 1996. Mythology of the Greeks and
Romans. Moscow, Mysl Publ.

Materialists of Ancient Greece. Collection of Texts
by Heraclitus, Democritus and Epicurus, 1955.
Moscow, Gos. izd-vo polit. lit.

Mesyats S.V., 2008. Motion. Ancient Philosophy: An
Encyclopedic Dictionary. Moscow, Progress-
Traditsiya Publ., pp. 295-298] URL: https://
iphlib.ru/library/collection/greekdic/document/
HASH01c3cdc43b94925eb5e8db33

New Philosophical Encyclopedia. In 4 Vols., 2010.
Moscow, Mysl Publ.

Theophrastus, 2005. On Stones. Introduction,
Translation and Commentary by A.A. Rossius.
Bulletin of Ancient History, no. 3, pp. 306-331.

Cicero M.T., 2004. The Teachings of the Academicians.
Moscow, Indrik Publ.

Aristotelis omnia quae extant opera. Averrois
Cordubensis commentarii. 10 vols., 1962.
Frankfurt, Minerva.

Aristotle’s Physics, 1936. A Revised Text with
Introduction and Commentary by W.D. Ross.
Oxford, Clarendon Press.

Blum P.R., 2016. Giordano Bruno Teaches Aristotle,
Translated by Peter Henneveld. Nordhausen,
Trautgott Bautz.

Iordani Bruni Nolani, 1586. Figuratio Aristotelici Physici
auditus. Parisiis, ex Typographia Petri Cheuillot.

Iordani Brvni Nolani, 1889. Opera Latine conscripta.
Vol. I. Pars IV. Florentiae, Le Monnier.

Iordani Brvni Nolani, 1891. Opera Latine conscripta.
Vol. III. Florentiae, Le Monnier.

Bruno G., 1964. Praelectiones geometricae e Ars
deformationum. Roma, Edizioni di storia e
lettereatura.

Cicero M.T., 1922. Academicorum reliquiae cum Lucullo.
Leipzig, Teubner. URL: https://www.perseus.
tufts.edu/hopper/text?doc= Perseus%3Atext%
3A2007.01.0033%3Asection%3D1

Figuratio Aristotelici Physici auditus. About This
Item.  URL: https://www.abebooks.com/
Figuratio-Aristotelici-Physici-auditus-illustrem-
admodum/30115173965/bd

Matteoli M., 2015. La Figuratio Aristotelici Physici
auditus di Giordano Bruno: luoghi e immagini per
una’nuova’Fisica di Aristotele. Rinascimento,
vol. 55, pp. 331-362.

Tocco F., 1889. Le opere latine di Giordano Bruno esposte
e confrontate con le italiane. Firenze, Le Monnier.

Zaffino V., 2015. Giordano Bruno lettore della “Fisica”
di Aristotele. Rivista di Filosofia Neo-Scolastica,
vol. 107, no. 4, pp. 853-866.

Information About the Author

Lev I. Titlin, Candidate of Sciences (Philosophy), Senior Researcher, Institute of Philosophy of
the Russian Academy of Sciences, Goncharnaya St, 12, Bld. 1, 109240 Moscow, Russian Federation,
titlus@gmail.com, https://orcid.org/0000-0003-2625-8483

Информация об авторе

Лев Игоревич Титлин, кандидат философских наук, старший научный сотрудник, Институт
философии РАН, ул. Гончарная, 12, стр. 1, 109240 г. Москва, Российская Федерация, titlus@gmail.com,
https://orcid.org/0000-0003-2625-8483


