




ISSN 2587-9715 (Print)
ISSN 2658-3585 (Online)

МИНИСТЕРСТВО НАУКИ И ВЫСШЕГО ОБРАЗОВАНИЯ
РОССИЙСКОЙ ФЕДЕРАЦИИ

LOGOS ET PRAXIS

2025
Том 24. № 3

MINISTRY OF SCIENCE AND HIGHER EDUCATION
OF THE RUSSIAN FEDERATION

LOGOS ET PRAXIS

2025
Volume 24. No. 3



LOGOS ET PRAXIS

2025. Vol. 24. No. 3

Academic Periodical

Since 1996

4 issues a year

© Volgograd State University, 2025

Founder:
Federal State Autonomous
Educational Institution
of Higher Education
“Volgograd State University”

The journal is registered in the Federal Service for
Supervision of Communications, Information
Technology and Mass Media (Registration Certificate
ПИ № ФС77-69699 of May 5, 2017)

The journal is included into “The Index of Peer-
Reviewed Academic Journals and Publications That
Must Publish the Main Academic Results of
Candidate’s Degree Theses and Doctoral Degree
Theses” that came in force on December 1, 2015

The journal is included into the Russian Science
Citation Index

The journal is also included into the following
Russian and international databases:  Google
Scholar (USA), Journalindex.net (USA), MIAR (Spain),
OCLC WorldCat© (USA), ProQuest (USA),
ULRICHSWEB™ Global Serials Direсtory (USA),
“CyberLeninka” Scientific Electronic Library (Russia),
“Socionet” Information Resources (Russia), etc.

Editorial Staff:
Dr. Sc., Assoc. Prof. S.B. Tokareva – Chief Editor
(Volgograd)
Dr. Sc., Assoc. Prof. E.N. Vasilyeva – Deputy Chief Editor
(Volgograd)
Dr. Sc., Assoc. Prof. D.R. Yavorskiy – Deputy Chief
Editor (Volgograd)
Dr. Sc., Prof. I.V. Vasilenko  (Volgograd)
Cand. Sc., Assoc. Prof. M.B. Poltavskaya (Volgograd)
Cand. Sc. T.S. Gorina – Executive Secretary and Copy
Editor (Volgograd)

Editorial Board:
PhD in Sociology Aksadi Yudit (Budapest, Hungary);
Dr. Sc., Prof. L.V. Baeva (Astrakhan);  Dr. Sc., Prof.
N.V. Gorshkova (Volgograd); Dr. Sc., Assoc. Prof.
E.G. Guschina (Volgograd); Dr. Sc., Prof. N.V. Dulina
(Volgograd); Dr. Sc., Prof. O.E. Dushin (Saint
Petersburg); Dr. Sc., Prof. S.S. Neretina (Moscow);
Dr. Sc., Assoc. Prof. O.V. Sergeeva (Saint Petersburg);
Dr. Sc., Prof. A.L. Strizoe (Volgograd); Dr. Sc., Prof.
V.B. Ustyantsev (Saratov)

Address of the Editorial Office and the Publisher:
Prosp. Universitetsky, 100, 400062 Volgograd

Volgograd State University.
Tel.: (8442) 46-02-72. Fax: (8442) 46-18-48.

E-mail: jvolsu7@gmail.com
Journal website: https://psst.jvolsu.com

English version of the website:
https://psst.jvolsu.com/index.php/en/

Editors, Proofreaders: Yu.A. Nikitina, I.V. Smetanina
Editors of English texts: E.A. Eltanskaya,

D.A. Novak
Making up by Yu.A. Nikitina, E.S. Reshetnikova

Technical editing by E.S. Reshetnikova

Passed for printing on Oct. 12, 2025.
Date of publication: Dec. 25, 2025.

Format 6084/8. Offset paper. Typeface Times.
Conventional printed sheets  13.8. Published pages 14.8.

Number of copies 500 (1st printing 1–29 copies).
Order 109. «С» 37.

Open price

Address of the Printing House:
Bogdanova St, 32, 400062 Volgograd.

Postal Address:
Prosp. Universitetsky, 100, 400062 Volgograd.

Publishing House
of Volgograd State University.

E-mail: izvolgu@volsu.ru



© ФГАОУ ВО «Волгоградский государственный университет», 2025

LOGOS ET PRAXIS

2025. Т. 24. № 3

Научный журнал

Основан в 1996 году

Выходит 4 раза в год

Учредитель:
Федеральное государственное автономное
образовательное учреждение
высшего образования
«Волгоградский государственный университет»

Журнал зарегистрирован в Федеральной службе по
надзору в сфере связи, информационных техно-
логий и массовых коммуникаций (свидетельство
о регистрации средства массовой информации
ПИ № ФС77-69699 от 5 мая 2017 г.)

Журнал включен в «Перечень рецензируемых науч-
ных изданий, в которых должны быть опубликова-
ны основные научные результаты диссертаций на
соискание ученой степени кандидата наук, на соис-
кание ученой степени доктора наук», вступивший в
силу с 01.12 2015 г.

Журнал включен в базу Российского индекса науч-
ного цитирования (РИНЦ)

Журнал также включен в следующие российские и меж-
дународные базы данных: Google Scholar (США),
Journalindex.net (США), MIAR (Испания), OCLC
WorldCat© (США), ProQuest (США), ULRICHSWEB™
Global Serials Direсtory (США), Научная электронная
библиотека «КиберЛенинка» (Россия), Соционет (Рос-
сия) и др.

Редакционная коллегия:
д-р филос. наук, доц. С.Б. Токарева – главный
редактор (г. Волгоград)
д-р социол. наук, доц. Е.Н. Васильева – зам. главного
редактора (г. Волгоград)
д-р филос. наук, доц. Д.Р. Яворский – зам. главного
редактора (г. Волгоград)
д-р социол. наук, проф. И.В. Василенко (г. Волгоград)
канд. социол. наук, доц. М.Б. Полтавская (г. Волгоград)
канд. филос. наук Т.С. Горина – ответственный и
технический секретарь (г. Волгоград)

Редакционный совет:
PhD по социологии Аксади Юдит (г. Будапешт,
Венгрия); д-р филос. наук, проф. Л.В. Баева
(г. Астрахань); д-р экон. наук., проф. Н.В. Горшкова
(г. Волгоград); д-р экон. наук., доц. Е.Г. Гущина
(г. Волгоград); д-р социол. наук, проф. Н.В. Дулина
(г. Волгоград); д-р филос. наук, проф. О.Э. Душин
(г. Санкт-Петербург); д-р филос. наук, проф.
С.С. Неретина (г. Москва); д-р социол. наук, доц.
О.В. Сергеева (г. Санкт-Петербург); д-р филос. наук,
проф. А.Л. Стризое (г. Волгоград); д-р филос. наук,
проф. В.Б. Устьянцев (г. Саратов)

Адрес редакции и издателя:
400062 г. Волгоград, просп. Университетский, 100

Волгоградский государственный университет.
Тел.: (8442) 46-02-72. Факс: (8442) 46-18-48.

E-mail: jvolsu7@gmail.com
Сайт журнала: https://psst.jvolsu.com

Англояз. версия сайта журнала:
https://psst.jvolsu.com/index.php/en/

Редакторы, корректоры: Ю.А. Никитина, И.В. Сметанина
Редакторы английских текстов: Е.А. Елтанская,

Д.А. Новак
Верстка Ю.А. Никитиной, Е.С. Решетниковой

Техническое редактирование Е.С. Решетниковой

Подписано в печать 12.10 2025 г.
Дата выхода в свет: 25.12 2025 г.

Формат 6084/8. Бумага офсетная. Гарнитура Таймс.
Усл. печ. л.  13,8. Уч.-изд. л. 14,8.

Тираж 500 экз. (1-й завод 1–29 экз.).
Заказ 109. «С» 37.

Свободная цена

Адрес типографии:
400062 г. Волгоград, ул. Богданова, 32.

Почтовый адрес:
400062 г. Волгоград, просп. Университетский, 100.

Издательство Волгоградского государственного
университета.

E-mail: izvolgu@volsu.ru



4 Logos et Praxis. 2025. Т. 24. № 3

CONTENTS

FOR THE 80th ANNIVERSARY OF VICTORY
IN THE GREAT PATRIOTIC WAR
Dovgalenko N.V. “Work” as a Spiritual
and Bodily Phenomenon in Experience
of the Great Patriotic War 1941–1945 .............................. 5

STRANGER (ΞΈΝΟΣ): UNDERSTANDING THE OTHER
IN PHILOSOPHY AND THEOLOGY
(based on the results of the International Scientific
and Practical Conference
“Sociocultural and Spiritual-Moral
Evolution of Russia:
Philosophical and Theological Problems”,
dedicated to the 45th anniversary
of Volgograd State University)
[About the International Scientific and Practical
Conference “Sociocultural and Spiritual-Moral Evolution
of Russia: Philosophical and Theological Problems”]
(Editorial Board of the Journal “Logos et Praxis”) ...... 13
Karchagin E.V. Radical Interpretations of the Figure
of the Other in Philosophy .............................................. 14
Javorskiy D.R. Plato’s Guest
in Socio-Symbolic Games of Similarities and Differences ... 21
Dushin O.E. Stigmatizing of the Other
in the Medieval West-European Culture ......................... 29
Neretina S.S. Alien in the Philosophy
of Nicholas of Cusa .......................................................... 35
Kupriyanov V.A. Russia in Leibniz’s Early Linguistic
Researches (1689–1698): Towards a Project
for the Development of Sciences and Arts in Russia ..... 46
Rostova N.N. Victor Vasnetsov:
The Anthropology of the “Other” .................................. 62
Eremeeva N.V. Interactivity and Interpassivity
of  Faith in the Postmodern Era ....................................... 69
Shishkov A.V. How Do We Know
Non-Human Others? OOO, Anthropomorphism,
and the Stanislavski’s System ........................................... 75
Dimitrova S.V., Sergodeeva E.A. Existential Fatigue:
The Struggle Between the Human
and the “Non-Human” ........................................................ 87

TRANSLATIONS

Titlin L.I. “Figuratio Aristotelici Physici Auditus”
by Giordano Bruno: Mnemonic Lists and Aristotle’s
Polemics with Parmenides and Melissus
Based on Bruno’s Six “Points” (“Partes”) ...................... 95

PHILOSOPHY
Kraynov A.L. Digital Identity as an Attribute
of Digital Culture ............................................................ 119

SOCIOLOGY AND SOCIAL TECHNOLOGY

Rogach O.V. The Role of Business in the Development
of the Infrastructure Profile of Modern Cities ............. 126
Patokina N.N. The Rootedness of Adolescents
in the Residential Area:
The Potential of Art Monitoring ................................... 135

СОДЕРЖАНИЕ

К 80-ЛЕТИЮ ПОБЕДЫ
В ВЕЛИКОЙ ОТЕЧЕСТВЕННОЙ ВОЙНЕ
Довгаленко Н.В. «Работа» как духовный
и телесный феномен в опыте
Великой Отечественной войны 1941–1945 годов ........ 5

ЧУЖЕЗЕМЕЦ (ΞΈΝΟΣ): ОСМЫСЛЕНИЕ ДРУГОГО
В ФИЛОСОФИИ И ТЕОЛОГИИ
(по итогам Международной
научно-практической конференции
«Социокультурная и духовно-нравственная
эволюция России:
философские и теологические проблемы»,
приуроченной к 45-летию
Волгоградского государственного университета)
[О Международной научно-практической конференции
«Социокультурная и духовно-нравственная эволюция
России: философские и теологические проблемы»]
(Редакция журнала «Logos et Praxis») ........................ 13
Карчагин Е.В. Радикальные интерпретации фигуры
Другого в философии .................................................... 14
Яворский Д.Р. Гость Платона
в социально-символических играх сходств и различий..... 21
Душин О.Э. Стигматизация Другого
в средневековой западноевропейской культуре ........ 29
Неретина С.С. Иной в философии
Николая Кузанского ........................................................ 35
Куприянов В.А. Россия в ранних лингвистических
исследованиях Лейбница (1689–1698): на пути
к проекту развития наук и искусств в России ........... 46
Ростова Н.Н. Виктор Васнецов:
антропология «иного».................................................... 62
Еремеева Н.В. Интерактивность и интерпассивность
веры в эпоху постмодерна ............................................. 69
Шишков А.В. Как мы познаем
нечеловеческих других? ООО, антропоморфизм
и система Cтаниславского ................................................ 75
Димитрова С.В., Сергодеева Е.А. Экзистенциальная
усталость: борьба человеческого
и «не-человеческого» ...................................................... 87

ПЕРЕВОДЫ

Титлин Л.И. «Изображение лекций о физике
Аристотеля» Джордано Бруно: мнемотехнические
списки и полемика Аристотеля с Парменидом
и Мелиссом исходя из 6 «пунктов» («partes») .......... 95

ФИЛОСОФИЯ
Крайнов А.Л. Цифровая идентичность
как атрибут цифровой культуры ................................ 119

СОЦИОЛОГИЯ И СОЦИАЛЬНЫЕ ТЕХНОЛОГИИ

Рогач О.В. Роль бизнеса в развитии
инфраструктурного профиля современных городов ..... 126
Патокина Н.Н. Укорененность подростков
на территории проживания:
потенциал арт-мониторинга ......................................... 135



Logos et Рraxis. 2025. Vol. 24. No. 3 5


Д

ов
га

ле
нк

о Н
.В

., 2
02

5

К 80-ЛЕТИЮ ПОБЕДЫ
В ВЕЛИКОЙ ОТЕЧЕСТВЕННОЙ ВОЙНЕ



www.volsu.ru

DOI: https://doi.org/10.15688/lp.jvolsu.2025.3.1

UDC 130.3 Submitted: 21.06.2025
LBC 87.5 Accepted: 02.09.2025

“WORK” AS A SPIRITUAL AND BODILY PHENOMENON
IN EXPERIENCE OF THE GREAT PATRIOTIC WAR 1941–1945

Natalya V. Dovgalenko
Yuri Gagarin State Technical University of  Saratov, Saratov, Russian Federation

Abstract. Experience of the Great Patriotic War of 1941–1945 generated irreversible processes affecting
anthropological issues. Their understanding becomes most relevant in connection with the death of witnesses of its
horrors, oblivion, and distortion of facts. War reveals the image of a man, a “reluctant warrior” who is placed in a
situation of sudden change in life. He delves into the disciplinary, bodily practices that connect war and production
through engineering and technology. The essence of these practices is the phenomenon of “work.” It accumulates
power, mechanics, repetition, and typology. “Work” is understood as an existentiell or a way of defining human
existence, which mobilizes forces aimed at conquering matter. The highest point of mobilization was the war, which
revealed itself as a rational project of spreading the “lack” of being and the imaginary struggle against it (E. Junger).
It extended the equation, the minimum needs, and the involvement in the order of labor and social obligations to many
countries. But “work” also required spiritual cultivation, disposing to the need to choose the truth (L. Kogan), compassion,
and overcoming fear and pain. Therefore, in the liberation war of 1941–1945, there is an appeal to Christian origins (the
revival of the institution of the Patriarchs), the acceptance of martyrdom (feat), and the elevation of the individual over
the typological. The Great Patriotic War opened for the Soviet people a special path to freedom, which went through
the struggle for the true image of man. It was suffering that became the criterion for choosing the true image of a person.
The path was overcome through great sacrifices, trials, and death. Its result was a Victory as the peak of tension, “work”
in the military, industrial, and spiritual resistance. She opened up a new experience of eternity for the Soviet man.

Key words: “work”, Great Patriotic War, body, spirit, typological, individual.

Citation. Dovgalenko N.V. “Work” as a Spiritual and Bodily Phenomenon in Experience of the Great Patriotic War
1941–1945. Logos et Praxis, 2025, vol. 24, no. 3, pp. 5-12. (in Russian). DOI: https://doi.org/10.15688/lp.jvolsu.2025.3.1

УДК 130.3 Дата поступления статьи: 21.06.2025
ББК 87.5 Дата принятия статьи: 02.09.2025

«РАБОТА» КАК ДУХОВНЫЙ И ТЕЛЕСНЫЙ ФЕНОМЕН
В ОПЫТЕ ВЕЛИКОЙ ОТЕЧЕСТВЕННОЙ ВОЙНЫ 1941–1945 ГОДОВ

Наталья Владимировна Довгаленко
Саратовский государственный технический университет им. Гагарина Ю.А., г. Саратов, Российская Федерация

Аннотация. Опыт Великой Отечественной войны 1941–1945 гг. породил множество необратимых процессов,
затрагивающих антропологическое измерение. Их осмысление становится наиболее актуально в связи с ухо-
дом свидетелей ее ужасов, забвением прошлого, искажением фактов. Война открывает «воина поневоле»,



6

К 80-ЛЕТИЮ ПОБЕДЫ В ВЕЛИКОЙ ОТЕЧЕСТВЕННОЙ ВОЙНЕ

Logos et Рraxis. 2025. Т. 24. № 3

поставленного в ситуацию внезапного изменения жизненного мира. Он погружается в дисциплинарные,
телесные практики, соединившие поле битвы и поле производства, технику и технологию. Их ядром становится
феномен «работы», сосредоточивший в себе силу, механицизм, стихийность места, типическое повторение
и пр. «Работа» стала экзистенциалом или способом определения человеческого существования, мобилизуя
усилия воина-работника, направленные на власть над материей. Высшей точкой выражения этих полей яви-
лась война, раскрывшаяся как рациональный проект распространения «недостатка» бытия и мнимой борь-
бы с ним (Э. Юнгер). Их выражением стало стремление к уравниванию, минимализации потребностей,
вовлечению в порядок трудовой, социальной повинности. Однако «работа» потребовала и духовного возде-
лывания, располагая к необходимости выбора истины (Л. Коган), страданию и состраданию, преодолению
страха, боли. Потому в освободительной войне 1941–1945 гг. присутствует невероятное обращение к христи-
анским истокам (возрождение института патриаршества), принятие мученичества в форме подвига, возвы-
шение индивидуального над типологическим. Великая Отечественная война открыла для советского челове-
ка особый путь к обретению свободы, который претворился через выбор собственного истинного образа.
Именно страдание стало критерием выбора. Путь был пройден через огромные жертвы, испытания и смерть.
Его конечным пунктом стала Победа как пик напряжения, «работы» в военном, производственном и духов-
ном сопротивлении, открывшая новый опыт вечности для советского человека.

Ключевые слова: «работа», Великая Отечественная война, тело, дух, типологическое, индивидуальное.

Цитирование. Довгаленко Н. В. «Работа» как духовный и телесный феномен в опыте Великой Оте-
чественной войны 1941–1945 годов // Logos et Praxis. – 2025. – Т. 24, № 3. – С. 5–12. – DOI: https://doi.org/
10.15688/lp.jvolsu.2025.3.1

Невероятная этическая тема, заложен-
ная Великой Отечественной войной 1941–
1945 гг., была открыта в русской мысли еще
ранее: поиском «героев времени» художе-
ственной литературой XIX в., спором о мо-
ральном выборе силы Л.Н. Толстого и
И.А. Ильина, осмыслением разрушения об-
раза человека в границах революций начала
XX века. Наиболее ясно ее выразил в «Бра-
тьях Карамазовых» Ф.М. Достоевский, рас-
крыв глубину столкновения внутреннего и
внешнего, целей и средств достижения: «Вся
гармония мира не стоит слезинки одного за-
мученного ребенка». Но в этой мысли заяв-
лен еще один план – соотношение высокой
абстракции и частного проявления жизни,
боли. Эта этическая нить, по сути, является
лейтмотивом всей Великой Отечественной
войны, в которой в глубинном смысле столк-
нулись, срослись два образа – абстрактного
воина и живого человека.

Отдаляясь от войны все дальше во вре-
мени, мы острее осознаем необратимые про-
цессы, которые она породила в экзистенциаль-
ном, духовно-нравственном, цивилизационном
измерениях. В данной статье мы затронем
лишь один из вопросов, связанных с измене-
нием, борьбой за образ человека, который она
поставила через ужас столкновения с нече-
ловеческим. Основой этого образа стала «ра-

бота», раскрываемая совершенно особенно
в период Отечественной войны 1941–1945 годов.

В процессе исследования используется
методологический подход, связанный с ана-
лизом и прояснением понятия «работа», ухо-
дящим корнями в святоотеческую и русскую
традиции философии и выдвинутым в качестве
центрального в трудовой теории марксизма
и идее гештальта «рабочего» Э. Юнгера. Дан-
ное понятие характеризует один из важней-
ших способов реализации человеческого об-
раза в период Великой Отечественной войны
и рассматривается как экзистенциал для со-
ветского воина и труженика. Герменевтичес-
кий метод позволяет провести изучение, срав-
нение нарративов и воспоминаний участников
Великой Отечественной войны, которые де-
монстрируют связь «работы» духа и тела.

Война 1941–1945 гг., поднимая вопрос
неклассического солдата, «воина поневоле»,
оторванного от привычных циклов семьи, тру-
да, творчества, ставит его в центр мировых
свершений. Ее события вовлекают и ученых,
включая философов-теоретиков [Коробов-Ла-
тынцев 2021], которые осуществляют неверо-
ятную рефлексию самых ужасных деяний.
Война вытесняет привычное, замещая собой
способ мышления, хозяйствования, быта.
Жизнь начинает строиться в ключе дисцип-
лины тела и духа, послушании, подчинении.



Logos et Рraxis. 2025. Vol. 24. No. 3 7

Н.В. Довгаленко. «Работа» как духовный и телесный феномен

Нельзя сказать, что эти практики были абсо-
лютно новыми для советского человека, на-
против, целых два десятилетия шло беспре-
цедентное строительство нового государства,
основанное на их использовании. «Издавна су-
ществовали многочисленные дисциплинарные
методы – в монастырях, армиях и ремеслен-
ных цехах» [Фуко 1999, 200]. Именно дисцип-
линарные методы, касающиеся тела (М. Фуко),
порождают новую «политическую анатомию»,
через которую человеческие силы начинают
отделяться от плоти и попадать под манипу-
ляцию власти. Причем методы, которые орга-
низуют рабочую силу в процессе производ-
ства, могут массово переноситься на военное
дело и обратно. В данном смысле перестрой-
ка физического плана не потребовала сверху-
силий от советского человека. Этот диапазон
тактического, вобравший в себя понимание,
оценку трудностей, условий труда, орудий и пр.,
который «воин поневоле» не сразу, но успешно
изменил, приспособился.

Однако даже этот поверхностный план,
связанный с физическим уровнем и дисцип-
линарными методами, показывает, что война
открывает тело не только формально, но и со-
держательно; не как простой механизм и ма-
терию, а как особую материю, в которой за-
ложено существо страдания. Причем страда-
ние распределяется здесь не в качестве суб-
станции, не связывается с социальным типом
вины, выступая в форме наказания. Страда-
ние актуализировано повсеместно. Оно ста-
новится непреложной частью жизни, высту-
пая в качестве произвола, грубого, агрессив-
ного воздействия, распространяясь на все
уровни человеческого проявления: детей, не-
мощных стариков, все живое. Страх, голод,
потеря близких становятся бесконечными
источниками страданий, организуемых наме-
рено. «Пытка опирается на настоящее искус-
ство отмеривания страдания» [Фуко 1999, 51].
Великая Отечественная война предстает
как испытание, пытка, выработанная ситуа-
цией погружения в событие насилия. Необос-
нованность, бессмысленность подобного от-
ношения человека к человеку и делает войну
абсурдом. Отечественная война становится
абсурдом в квадрате, так как в ней реализу-
ются притязания врага на корректировку че-
ловеческого духа, ума, генома, на исключи-

тельное право суждения о них. Именно стра-
дание примиряет Великую Отечественную
войну с христианством, выражая идею свя-
той жертвы человека ради исключения пыт-
ки, прекращения боли и ограничения возмож-
ности однобокого суждения об образе чело-
века. «Страдание сообщает нам, “что истин-
но и что ложно”» [Слотердайк 2009, 17]. Оно
становится критерием истины в период вой-
ны, оправдывая принесенные жертвы и делая
их ненапрасными. Только этот путь ведет
к истине, потому страдание становится за-
логом движения к миру, победе. Это подтвер-
ждают и участники Великой Отечественной
войны. Л.А. Коган, советский ученый-фило-
соф писал: «Мир еще не знал столь общена-
родного опыта борьбы добра со злом (бери
эти понятия в самом широком, общечелове-
ческом смысле). В этом – нравственная суть
Победы» [Коган 1994, 65]. Маршал Г.К Жу-
ков подчеркивал: «Советского солдата отли-
чали глубокое сознание своей освободитель-
ной миссии, готовность идти на самопожерт-
вование во имя свободы и независимости Ро-
дины, во имя социализма» [Жуков 1986, 102].

Принятие мученичества является одним
из важнейших моментов раскрытия в образе
советского человека живого, а не абстракт-
ного начала. Война встает на путь снисхож-
дения к страху, слезам, безумию и даже к мо-
литве. Потому христианский образ оказыва-
ется востребован и государством (осенью
1943 г. проходит налаживание диалога с пред-
ставителями Русской православной церкви
и возрождение института патриаршества).
И в этом справедливо усматривать более че-
ловеческое, чем политическое решение.
«В освободительной войне, наряду с государ-
ственной политикой, активно проявляет себя
и то, что можно условно назвать политикой
“снизу”», – справедливо замечает Л.А. Ко-
ган [Коган 1994, 65].

В образ «воина поневоле» включается
еще один важнейший элемент, кардинально
измененный XX в. – труд. «Я тогда установил
для себя, что война – это на пять процентов
сражения и на девяносто пять процентов –
всякого рода передвижения и работы», – от-
мечает А.А. Зиновьев, советский философ и со-
циолог, участник войны [Зиновьев 2015, 118].
Недостаточно быть на войне, нужно уметь



8

К 80-ЛЕТИЮ ПОБЕДЫ В ВЕЛИКОЙ ОТЕЧЕСТВЕННОЙ ВОЙНЕ

Logos et Рraxis. 2025. Т. 24. № 3

воевать. Война – это работа! «Чернорабочие
войны» – такое понятие употребляет Л.А. Ко-
ган. В философии проявление «работы» как
расположенности к земному, технического
умения извлекать мощь, движение исследо-
вал, в частности, Э. Юнгер. Он показал в «ра-
боте» глубину поглощенности человека мно-
гообразием открывшихся сил, раскрыв ее как
способ изменения мира посредством техни-
ки. В ее проявлении преодолевалось личност-
ное начало. «Здесь можно упомянуть о безы-
мянном солдате, о фигуре которого следует,
однако знать, что она принадлежит миру геш-
тальтов, а не миру индивидуальных страда-
ний» [Юнгер 2000, 170]. Действительно, в гра-
ницах войны творилось невероятное переуст-
ройство земли, движение людей, открытие
производств, и отдельный человек был погру-
жен в бесконечное движение народных масс.
В «гештальте рабочего» отражены стихий-
ность места, ощущение ярости, открывающи-
еся возможности изменения реальности, с ко-
торыми отдельный человек может даже не
совпадать, но с которыми он вынужден при-
миряться. Управлять этими изменениями, уси-
ливать или замедлять их помогали инструмен-
ты, орудия. «Полушубки, валенки, телогрей-
ки, теплое белье – все это тоже оружие. Наша
страна одевала и согревала своих солдат.
А гитлеровские войска не были подготовле-
ны к зиме» [Жуков 1986, 220].

Обнаружить типическое, стать инстру-
ментом, стержнем борьбы, найти духовное
оправдание – этому учила война. Гештальт
поглощал индивидуальное человека и делал
«работу» титанической силой, перестраиваю-
щей мир. В ней не проявлялись привычные
разграничения. «С годами, по мере отдаления
тех грозных лет, возникла тенденция стирать
различие между фронтом и тылом. Действи-
тельно, они были тесно связаны, нераздельны.
Люди тыла многим жертвовали для победы»
[Коган 1994, 72]. Как страдание не разделяет
боя и производства, младенца и старика, так
и работа поглощает воина и труженика.

Положительным утверждением являет-
ся мысль о том, что «гештальт рабочего»
не принадлежит ни индивидуальному, ни кол-
лективному, он скорее единица совпавшего
в единой точке момента – места и человека,
вовлеченных в действие природным или тех-

ническим образом, потому в войне крайне ве-
лика роль мобилизации, концентрации усилий
в ключевой секунде, которые предрешают ход
битвы или ее перелом. «Мировая война, как
явление ХХ в., представляет собой вовсе не
сумму национальных войн. Скорее, в ней сле-
дует видеть обширный трудовой процесс, в ко-
тором нация играет роль рабочей величины»
[Юнгер 2000, 230]. В этом состояло глобаль-
ное столкновение трудовых сил различных
народов, которые, выражая мощь «гештальта
рабочего», были подавлены его стихийностью
или сумели перешагнуть ярость типическо-
го. Последнее удалось советскому народу.
Его пример показал, как духовная сила может
вплетаться в действие титанического, «рабо-
чего» начала и при этом переворачивать, раз-
рушать индустриальное и военное превосход-
ство агрессоров.

«Работа» открывает наличие новой ци-
вилизации. «Индустриальная цивилизация...
это цивилизация механизма, и рабочий – не-
более чем составная часть подобного меха-

низма» [Филатов 2024, 116]. Он часть госу-
дарственной машины и, создавая социальные
институты, удовлетворяет потребность стра-
ны в них. В то же время эти социальные ин-
стиуты будут его воспроизводить и поддер-
живать. При этом «гештальт рабочего» тре-
бует лишь труда, а не воспроизводства чело-
вечности в тех измерениях духа, нравствен-
ности, о которых говорит, например, религия.
Основой работы становится господство,
прежде всего, над материальным миром. Эта
тема поглощает и захватывает труженика.
Техника и производство становятся силами,
помогающими господствовать. Вместе с тем
«рабочий у Юнгера – это не представитель
“четвертого сословия” и не экономический
класс, как у Маркса, а новый экзистенциаль-
ный тип человека» [Моисеев 2020, 49]. Уди-
вительная вовлеченность советского челове-
ка в трудовой процесс, захваченность строи-
тельством нового государства действитель-
но возвышает данный вид экзистенции. Тем
не менее во время войны происходит его пе-
ресечение с иными экзистенциалами: страда-
нием, ужасом «производственной утилизации»
тела, любовью к жизни и пр. Так, в «работе»
особое место начинает занимать духовное
подвижничество, взращенное исторически хри-



Logos et Рraxis. 2025. Vol. 24. No. 3 9

Н.В. Довгаленко. «Работа» как духовный и телесный феномен

стианством и не утраченное, не забытое в но-
вых реалиях времени.

В святоотеческой традиции понятие «ра-
бота» подразумевает духовное сосредоточие,
телесное превозмогание, борьбу со страстя-
ми, развитие терпения, сострадания, мужества
отдельного человека. «Охраняющий тело
свое от сластей и от болезней имеет в нем
соработника в служении лучшему», – отмечает
блаженный Диадох [Добротолюбие 2010, 93].
«Работничество» и «соработничество» – важ-
нейшие понятия, открывающие практическое
отношение к самому себе и продлеваемые
интерпретацией русского духа, русской фило-
софской мыслью. «Аскеза не ограничивает
творчества; наоборот, она освобождает его,
потому что ставит его своей целью как тако-
вое. Здесь на первом месте творческая ра-
бота над собой, творческое созидание своего
“Я”» [Флоровский 2000, 224], – отмечает,
Г.В. Флоровский. Это проявление духовного
служения в русском языке получило наиме-
нование, которому подобия нет в европейских
языках – «по-двиг». Его замечательно иллю-
стрирует Д.С. Лихачев: «“Подвиг” означает
движение, проворство, терпение и знание, зна-
ние, знание. И если иностранные словари со-
держат слова “указ” и “совет”, то они обязатель-
но должны включить лучшее русское слово –
“подвиг”» [Лихачев 1984, 11]. Подвиг пред-
стает как невероятное внутреннее осознание
себя как части тотальной работы, способной
направить мир к жизни. В этом знании про-
исходит не растворение в типическом, не у-
маление своего образа, а колоссальный рост
личности, в процессе которого отметается
бренность, самолюбование, гордыня. «Но на-
стоящего солдата меньше всего можно запо-
дозрить в “простоватости”, примитивизме»
[Коган 1994, 66]. Он становится бесконечно
прозорлив и умен, так как обладает осознан-
ным стремлением к изменению, совпадению
с данной силой. Это преображение – работа в
отношении к духовному движению «стать бо-
лее, чем единица», потому в воине-рабочем
отсутствует эгоизм и гордыня, в его образе
отражено общее дело. «Вот один из священных
подвигов. После войны в забитом в ствол де-
рева патроне была обнаружена записка, ос-
тавленная умирающим солдатом, которого
вместе с двенадцатью другими бойцами по-

слали остановить продвижение немецких тан-
ков по Минскому шоссе: “И вот уже нас оста-
лось трое <…> Мы будем стоять, пока хва-
тит духа <…> И вот я один остался, ранен-
ный в голову и руку. И танки прибавили счет.
Уже двадцать три машины. Возможно, я умру.
Но, может, кто найдет мою когда-нибудь запис-
ку и вспомнит героев. Я – из Фрунзе, русский.
Родителей нет. До свидания, дорогие друзья.
Ваш Александр Виноградов. 22.2 1942 г.”» [Си-
муш 2020, 74].

Таким образом, вопрос «работы» в рам-
ках Великой Отечественной войны открыва-
ется несколькими измерениями, в которые
попадает человек. Первое, титаническое, ис-
пользующие мощь стихий для осуществления
господства над землей, материей. Именно
техника способствует установлению челове-
ка в этом положении, раскрываясь как «ору-
дие», «оружие» и становясь средством выбо-
ра для человеческих решений, руководит сте-
пенью изменения мира, осуществляет власть.
Но ее роль значительнее, она переходит гра-
ницу «средства», становясь знаком культуры.
«Техника – не нейтральный инструмент, не со-
вокупность средств, а язык, и владение или
не-владение этим языком образует меру сво-
боды единичного человека в пространстве ра-
боты» [Михайловский 2013, 91]. Второе изме-
рение связано с работой как телесным и ду-
ховным движением, в котором решающее
место отдано по-двигу. Оно реализует ум-
ственное, личное усилие, изменяющее чело-
века, ставящее его в условия выбора, застав-
ляющее проявить решимость и приводящее
к пониманию собственной роли для движения
к созидающему, а не уничтожающему началу.

В данном аспекте действительно важно
понимать техническое как важнейшую силу
войны отражающую нехватку или «бедность»
бытия и стремящуюся его рационально рас-
пределить, организовать. «Технический про-
гресс не ведет к обогащению, но, напротив,
старается сделать более эффективным упо-
рядочивание бедности!» [Соловьева 2010, 43].
Нехватка ресурсов достигает апогея в нехват-
ке жизни, ее притеснении, борьбе за жизненное
пространство. Внешняя (физическая) работа с
вкраплением машинности, иструментальности
выступает здесь организующим усилием для
поддержания присутствия, распределения сил,



10

К 80-ЛЕТИЮ ПОБЕДЫ В ВЕЛИКОЙ ОТЕЧЕСТВЕННОЙ ВОЙНЕ

Logos et Рraxis. 2025. Т. 24. № 3

власти, благ. Внутренняя работа (духовная,
умная) мобилизует человека на «избыточ-
ность» бытия, формируясь в борьбе с живот-
ным началом, страхом, голодом и пр., она от-
крывает возможность распространения и за-
новотворения человечности через выбор:
убить или отступить, присвоить или отдать,
защитить или подавить. На онтологическом
пересечении оказывается «воин поневоле»,
который одновременно выступает как эле-
мент безымянного, титанического усилия в
«работе», выполненной технически, и лично-
го, уникального подвига. «Работа» как духов-
ная «избыточность», порождает феномен «со-
ветского солдата», который выступает проти-
вовесом рациональной технической мощи вра-
га. Именно он открывает понимание того, что
есть Победа и что для ее достижения есть
веские основания, заключенные в понятиях
справедливости, праведности, человечности,
открываемые личным подвигом и собираемые
в общее ценное ядро.

Чрезвычайно важный вопрос истирания
индивидуального, личного войной слишком
претенциозен. Он, безусловно, неверно постав-
лен. Война проявила прямую необходимость
личной свободы как моральной дилеммы,
быстроты принятия решений, ответственнос-
ти. Необходимость внутреннего преодоления
страха, экзистенциального переживания. И со-
ветский человек демонстрирует стойкость,
самоотдачу, которая шокирует врага. «Уже
29 июня в «Фелькишер беобахтер» появилась
статья, в которой указывалось: “Русский сол-
дат превосходит нашего противника на Запа-
де своим презрением к смерти. Выдержка
и фатализм заставляют его держаться до тех
пор, пока он не убит в окопе или не падает
мертвым в рукопашной схватке”» [Жуков
1986, 141]. Подобная «работа» – это индиви-
дуальная духовная трансформация себя.

Таким образом, Великая Отечественная
война стала важнейшим условием для тяже-
лого испытания образа советского человека,
который в сотворении истории использовал
христианский опыт прохождения через ужас,
страдание, смерть, воскресение и воссоздал,
обрел его в новом историческом моменте, не
умалив и не утратив связь с истиной челове-
ческого начала. Этот образ наполнился абсо-
лютно новой тотальностью «работы», где сли-

лись техническое и биологическое, где была
переписана прежняя реальность, будучи час-
тично уничтожена, частично бесповоротно
изменена. С дисциплиной, внутренней работой
оказались связаны практики самоотречения,
мужества, осознания глобальной роли «ма-
ленького человека», которые раскрыли инди-
видуальный выбор. И во многих воспомина-
ниях о войне людей, прошедших ее, отмеча-
ется, что при всей армейской и производствен-
ной муштре, схематизации поведения и мыш-
ления продуцировалась невероятная свобода
и ясность ценности жизни, подчеркивалась ее
красота. Хрупкость существования заставля-
ла человека обращаться к вопросу уникаль-
ности каждой жизни, поиску ее экзистенциаль-
ных основ и смысла. Именно в Великой Оте-
чественной войне в антропологическом смыс-
ле русского самосознания произошло великое
столкновение типического, массового и инди-
видуального, духовного, в которой одержало
победу колоссальное личное усилие – чело-
веческая сторона, разметавшая в клочья же-
лезо, массовый ужас, голод, боль. Образ со-
ветского человека обогатился экзистенциаль-
ным опытом и смыслом, который перевернул
жизнь, открыл ее заново, потому справедливо
утверждать, что после такой трагедии просто
невозможно было жить по-старому. Великую
Отечественную войну можно определить как
ужасное условие случившегося расцвета ин-
дивидуальности, практикующей невыносимую
«работу» в целях личного и соборного осво-
бождения народов, стран, а также движения
(по-двига), связанного с преодолением смер-
ти. «В контексте события Великой Отечествен-
ной войны бытие советского народа понима-
ется нами именно в таком ключе – как всеце-
лое жертвенное бытие для мира» [Малахов
2022, 35]. В силу этого, Победа носит не толь-
ко исторический, но и сакральный характер.

СПИСОК ЛИТЕРАТУРЫ

Добротолюбие 2010 – Добротолюбие : в 5 т. Т. 3. М.:
Сибирская Благозвонница, 2010.

Жуков 1986 – Жуков Г.К. Воспоминания и размыш-
ления: в 3 т. Т. 2. M.: АПН, 1986.

Зиновьев 2015 – Зиновьев А.А. Воспоминания о вой-
не // Философы-победители. Сборник посвя-



Logos et Рraxis. 2025. Vol. 24. No. 3 11

Н.В. Довгаленко. «Работа» как духовный и телесный феномен

щен 70-летию Победы в Великой Отечествен-
ной войне 1941–1945 годов. М.: Издатель Во-
робьев А.В., 2015. С. 115–146.

Коган 1994 – Коган Л.А. Вспоминая Великую Оте-
чественную... // Вопросы философии. № 4.
1994. С. 64–74.

Коробов-Латынцев 2021 – Коробов-Латынцев А.Ю.
Опыт войны советских философов // Эхо вой-
ны : Материалы Междунар. науч.-практич.
конф., посвященной 80-летию начала Великой
Отечественной войны. Омск: Омск. гос. техн.
ун-т, 2021. С. 87–94.

Лихачев 1984 – Лихачев Д.С. Заметки о русском.
М.: Советская Россия, 1984.

Малахов 2022 – Малахов Д.В. Феноменология со-
бытия как историософия: размышления о Хо-
локосте и Великой Отечественной войне в кон-
тексте русской религиозно-философской тра-
диции. Часть II. Деяние и теозис // Вестник
Донецкого национального университета. Се-
рия Б: Гуманитарные науки. 2022. № 4. С. 27–37.

Михайловский 2013 – Михайловский А.В. Свобо-
да техники? К пониманию техники у Эрнста
и Фридриха Георга Юнгеров // Философс-
кие науки. 2013. № 7. С. 79–95.

Моисеев 2020 – Моисеев Д.И. Юлиус Эвола и Эрнст
Юнгер: от политического радикализма к
apoliteia // История. Общество. Политика.
2020. № 1 (13). С. 42–52.

Симуш 2020 – Симуш П. Отечественная ключи-
мость военного времени: как освящена веч-
ностью? // Философская антропология. 2020.
Т. 6, № 2. С. 71–87.

Слотердайк 2009 – Слотердайк П. Критика цини-
ческого разума. Екатеринбург: У-Фактория;
М. : АСТ МОСКВА, 2009.

Соловьева 2010 – Соловьева С.В. Сила и власть
техники: избыток или нехватка? // Известия
Саратовского университета. Серия: Филосо-
фия. Психология. Педагогика. Т. 10, Вып. 4.
2010. С. 41–46.

Филатов 2024 – Филатов Т.В. О некоторых особен-
ностях восприятия ментальности пролетари-
ата в контексте марксистской социальной
философии // Историко-психологические ос-
новы формирования ментальности: матери-
алы LVI Междунар. науч. конф. СПб.: Пол-
торак. 2024. С. 114–117.

Флоровский 2000 – Флоровский Г.В. Христиан-
ство и цивилизация // Флоровский Г. В. Из-
бранные богословские статьи. М.: Пробел,
2000. С. 218–228.

Фуко 1999 – Фуко М. Надзирать и наказывать. М.:
Ad Marginem, 1999.

Юнгер 2000 – Юнгер Э. Рабочий. Господство и геш-
тальт. СПб.: Наука, 2000.

REFERENCES

Philokalia. In 5 Vols. Vol. 3, 2010. Moscow, Sibirskaja
Blagozvonnica Publ.

Zhukov G.K., 1986. Memories and Reflections. In 3 Vols.
Vol. 2. Moscow, APN Publ.

Zinovyev A.A., 2015. Memories of the War. Filosofy-
pobediteli. Sbornik posvjashhen 70-letiju Pobedy
v Velikoj Otechestvennoj vojne 1941–1945 godov.
Moscow, Izdatel Vorobyev A.V., pp. 34-38.

Kogan L.A., 1994. Remembering the Great Patriotic
War... Voprosy filosofii, no. 4, рр. 64-74.

Korobov-Latyntsev A.Iu., 2021. The Experience of the
war of Soviet Philosophers. Eho vojny: Materialy
Mezhdunar. nauch.-prakt. konf., posvjashh.
80-letiju nachala Velikoj Otechestvennoj vojny.
Omsk, Omsk. gos techn. un-t, рр. 87-94.

Likhachev D.S., 1984. Notes on Russian. Moscow,
Sovietskaya Rossia Publ.

Malakhov D.V., 2022. The Phenomenology of the Event
as Historiosophy: Reflections on the Holocaust
and The Great Patriotic War in The Context of the
Russian Religious and Philosophical Tradition.
Part 2. Deed and Theosis. Vestnik Doneckogo
nacionalnogo universiteta . Seriya B:
Gumanitarnye nauki, no. 4, рр. 27-37.

Mihajlovskij A.V., 2013. Freedom of Technology? On
the Ernst and Friedrich Georg Jünger ’s
Understanding of Technology. Filosofskie
nauki, no. 7, рр. 79-95.

Moiseev D.I., 2020. Julius Evola and Ernst Junger: from
Political Radicalism to apoliteia. Istoriya.
Obshchestvo. Politika, no. 1 (13), рр. 42-52.

Simush P., 2020. The Domestic Key of Wartime: How
Is It Sanctified by Eternity? Filosofskaya
antropologiya, vol. 6, no. 2, pp. 71-87.

Sloterdijk P., 2009. Critique of Cynical Reason.
Yekaterinburg, U-Factoria Publ.; Moscow, AST
MOSCOW Publ.

Solovyova S.V., 2010. The Force and Power of Technology:
Too Much or Not Enough? Izvestiya Saratovskogo
universiteta. Seriya: Filosofiya. Psihologiya.
Pedagogika, vol. 10, iss. 4, рр. 41-46.

Filatov T.V., 2024. On Some Features of the Perception
of the Mentality of the Proletariat in the Context
of Marxist Social Philosophy. Istoriko-
psihologicheskie osnovy formirovanija
mentalnosti: materialy LVI Mezhdunar. nauch.
konf. Saint Petersburg, Poltorak Publ., рр. 114-117.

Florovskij G.V., 2000. Christianity and Civilization.
Izbrannye bogoslovskie statyi. Moscow, Probel
Publ., pp. 218-228.

Foucault M., 1999. Discipline and Punish. Moscow,
Ad Marginem Publ.

Jünger E., 2000. The Worker: Dominion and Form.
Saint Petersburg, Nauka Publ.



К 80-ЛЕТИЮ ПОБЕДЫ В ВЕЛИКОЙ ОТЕЧЕСТВЕННОЙ ВОЙНЕ

Logos et Рraxis. 2025. Т. 24. № 3

Information About the Author

Natalya V. Dovgalenko, Candidate of Sciences (Philosophy), Associate Professor, Department
of History and Philosophy, Yuri Gagarin State Technical University of Saratov, Politechnicheskaya St, 77,
410054 Saratov, Russian Federation, dovgal30@rambler.ru, https://orcid.org/0000-0002-9243-3799

Информация об авторе

Наталья Владимировна Довгаленко, кандидат философских наук, доцент кафедры истории
и философии, Саратовский государственный технический университет им. Гагарина Ю.А.,
ул. Политехническая, 77, 410054 г. Саратов, Российская Федерация, dovgal30@rambler.ru,
https://orcid.org/0000-0002-9243-3799



Logos et Рraxis. 2025. Vol. 24. No. 3 13

ЧУЖЕЗЕМЕЦ (Ξ ΈΝΟΣ): ОСМЫСЛЕНИЕ ДРУГОГО
 В ФИЛОСОФИИ И ТЕОЛОГИИ
(по итогам Международной
научно-практической конференции
«Социокультурная и духовно-нравственная эволюция
России: философские и теологические проблемы»,
приуроченной к 45-летию
Волгоградского государственного университета)



www.volsu.ru

Уважаемые читатели!

Редакция представляет вашему вниманию подборку статьей, объединенных темой «Чуже-
земец (ξένος): осмысление Другого в философии и теологии». Появлению этой тематической руб-
рики предшествовали заседания секции с одноименным названием, проходившей в рамках еже-
годной Международной научно-практической конференции по философским и теологическим про-
блемам, которая в этом году была приурочена к 45-летию Волгоградского государственного
университета. Философско-теологические конференции проводятся в Институте права ВолГУ
с 2021 года. В основу представленных публикаций положены доклады участников, отражающие
разнообразие подходов и уровней анализа, продемонстрированных выступавшими.

Порядок статей тематической рубрики хронологический: античность, средневековье, Воз-
рождение, Просвещение, современность. Различные подходы к рассмотрению фигуры Чужезем-
ца (Другого) показали связь этого образа с более широким философским и культурным контек-
стом. Обсуждение привело к выводу, что понятие Другого восходит к более фундаментальным
категориям: Иное и Не-Иное, человеческое и не-человеческое. Другой (Иной) может быть и стиг-
матизированным средством укрепления Мы-идентичности, как это было в средневековой запад-
ноевропейской культуре, и способом оформления и закрепления собственного культурного идеа-
ла. В современной культуре Другой – это не только тот, кто тревожит и завораживает, но и тот,
кому можно делегировать экзистенциально значимые проявления жизни. Интерес к Другому как
не- или транс-человеческому может расширять границы знаний о реальности и обновлять куль-
турные практики и выражать усталость человека от собственной человечности.

Организаторы конференции и редакция журнала «Logos et Praxis» выражают благодарность
всем участникам заседаний и особую признательность – коллегам, предоставившим статьи
для тематической рубрики!

Редакция журнала «Logos et Praxis»




К

ар
ча

ги
н 

Е.
В.

, 2
02

5

14 Logos et Рraxis. 2025. Т. 24. № 3

ЧУЖЕЗЕМЕЦ (ΞΈΝΟΣ): ОСМЫСЛЕНИЕ ДРУГОГО В ФИЛОСОФИИ



www.volsu.ru

DOI: https://doi.org/10.15688/lp.jvolsu.2025.3.2

UDC 101.1 Submitted: 20.08.2025
LBC 87 Accepted: 02.09.2025

RADICAL  INTERPRETATIONS OF THE FIGURE OF THE OTHER
IN PHILOSOPHY 1

Evgeniy V. Karchagin
Volgograd State Technical University, Volgograd, Russian Federation

Abstract. The article explores the figure of the Other as a radical (root) problem of philosophy, which determines
the foundations of ethical and political discourse. The work traces the development of this problem from Aristotle,
the ideas of radical responsibility by E. Levinas, and the “justus hostis” by C. Schmitt. Two main lines of its
interpretation in the European tradition are analyzed: the Aristotelian paradigm of the Other as a friend
and the Hobbesian paradigm of the Other as an enemy. It is proved that the ontological status of the Other is not
essential but contextually determined. In the context of the crisis of classical political models, hybrid wars,
and digitalization, understanding the Other becomes the key to new forms of solidarity. Special attention is paid
to the challenge associated with the emergence of non-human Others (artificial intelligence, natural systems),
which requires a fundamental “reassembly” of ethical and political categories. A theoretical understanding
of the nature of the Other determines practical actions and is a condition for genuine justice.

Key words: Other, friend, enemy, justice, Hobbes, Aristotle, Levinas, Schmitt, political philosophy.

Citation. Karchagin E.V. Radical Interpretations of the Figure of the Other in Philosophy. Logos et Praxis,
2025, vol. 24, no. 3, pp. 14-20. (in Russian). DOI: https://doi.org/10.15688/lp.jvolsu.2025.3.2

УДК 101.1 Дата поступления статьи: 20.08.2025
ББК 87 Дата принятия статьи: 02.09.2025

РАДИКАЛЬНЫЕ ИНТЕРПРЕТАЦИИ ФИГУРЫ ДРУГОГО
В ФИЛОСОФИИ 1

Евгений Владимирович Карчагин
Волгоградский государственный технический университет, г. Волгоград, Российская Федерация

Аннотация. Статья посвящена исследованию фигуры Другого как корневой (радикальной) проблемы
философии, определяющей фундаментальные основания этико-политического дискурса. В работе просле-
живается развитие этой проблемы от Аристотеля, становление идеи радикальной ответственности Э. Леви-
наса и «justus hostis» К. Шмитта. Анализируются две магистральные линии ее интерпретации в европейской
традиции: аристотелевская парадигма Другого как друга и гоббсовская парадигма Другого как врага.
Доказывается, что онтологический статус Другого не является сущностным, а контекстуально обусловлен.
В условиях кризиса классических политических моделей, гибридных войн и цифровизации осмысление Дру-
гого становится ключом к новым формам солидарности. Особое внимание уделяется вызову, связанному
с появлением нечеловеческих Других (искусственный интеллект, природные системы), что требует фунда-
ментальной «пересборки» этико-политических категорий. Теоретическое осмысление природы Другого
определяет практические действия и является условием подлинной справедливости.

Ключевые слова: Другой, друг, враг, справедливость, Гоббс, Аристотель, Левинас, Шмитт, политичес-
кая философия.

Цитирование. Карчагин Е. В. Радикальные интерпретации фигуры Другого в философии // Logos
et Praxis. – 2025. – Т. 24, № 3. – С. 14–20. – DOI: https://doi.org/10.15688/lp.jvolsu.2025.3.2



Logos et Рraxis. 2025. Vol. 24. No. 3 15

Е.В. Карчагин. Радикальные интерпретации фигуры другого в философии

Введение

Философия, по своей сути, имеет дело
с предельными, радикальными темами и воп-
росами. Сам термин «радикальный», восхо-
дящий к латинскому radix («корень»), указы-
вает на то, что философские категории бук-
вально затрагивают корневые или предельные
структуры человеческого бытия. К ним от-
носятся фундаментальные экзистенциальные
категории: жизнь и смерть, любовь и одино-
чество, а также общение как корневая харак-
теристика человеческой природы. Второе зна-
чение «радикальности», связанное с реши-
тельностью и действенностью, раскрывает
практический потенциал философской мысли.
Обращение к предельным основам неизбеж-
но влечет за собой вопрос об их преобразую-
щей силе, тем самым интерпретация Другого
через эти радикальные категории неизбежно
ведет в практическую плоскость.

В этом контексте фигура Другого пред-
стает не просто одной из многих философс-
ких тем, но радикальной в обоих смыслах
этого слова проблемой. С одной стороны, она
является корневой для антропологии, этики
и политики, поскольку любое понимание «Я»
и любого сообщества конституируется через
отношение к «Не-Я». С другой стороны, ее ин-
терпретация обладает непосредственной дей-
ственностью, определяя границы сообщества,
нормы справедливости и саму возможность
политического действия. Таким образом,
в статье рассматриваются основные концеп-
туальные интерпретации Другого в европейс-
кой традиции, с особым фокусом на радикаль-
ных подходах и их практических следствиях.

Исторические корни
концепции Другого

Хотя проблематика Другого занимает
центральное место в философии культуры и гу-
манитарных дисциплинах XX в., ее концепту-
альные истоки в античность. Уже в диалогах
Платона «Софист» [Платон 1993] и «Политик»
[Платон 1994] Другой предстает в образе чу-
жого (ξένος), то есть «чужеземца» – фигуры,
которая не просто является внешней по отно-
шению к полису, но и бросает вызов самим
основаниям мысли, заставляя пересматри-

вать устоявшиеся категории. Этот античный
образ демонстрирует, что Другой с самого
начала философской рефлексии выступает не
как периферийный, а как конституирующий
элемент – тот, чья инаковость ставит под воп-
рос привычные оппозиции своего и чужого,
внутреннего и внешнего.

Современная философия, переживая кри-
зис модерна, оправденно обращается к этому
историческому контексту. Как отмечает Карл
Шмитт, в кризисные эпохи осмысление «че-
ловеческих дел» необходимо требует истори-
ческой рефлексии: «Сегодня возможна только
историческая ретроспектива, рефлексия вели-
кой эпохи jus publicum Europaeum и его поня-
тий государства и войны и справедливого вра-
га, сознающая систематику этих понятий»
[Шмитт 2016, 290]. Шмиттовская идея «спра-
ведливого врага» (justus hostis) представляет
собой ключевой момент в истории осмысления
Другого – это не просто противник, но легитим-
ный участник политического порядка.

Особую актуальность этот подход при-
обретал в условиях холодной войны, когда
базовые различия между войной и миром сти-
рались, но противопоставление друга и врага
оставалась ключевым. По словам Шмитта,
«холодная война делает ничтожными все
классические различения войны, мира и ней-
тральности, политики и хозяйства, военного
и гражданского, на участвующих в военных
действиях и не участвующих в них – только
не различение друга и врага, последователь-
ность которого и есть исток и сущность этой
войны» [Шмитт 2016, 292]. Эта перспектива
подчеркивает не только сложность определе-
ния статуса врага в современном мире, но
и фундаментальную значимость фигуры Дру-
гого как такового.

Современные социально-политические
процессы – от крушения социалистического
блока до кризиса Вестфальских соглашений
1648 г., установивших в свое время современ-
ную систему международных отношений –
диктуют настоятельную необходимость пере-
осмысления классических концепций Друго-
го. Историческая ретроспектива потому ста-
новится важным инструментом для философ-
ской рефлексии.

Современные философские и теологи-
ческие исследования Другого тем самым опи-



16

ЧУЖЕЗЕМЕЦ (ΞΈΝΟΣ): ОСМЫСЛЕНИЕ ДРУГОГО В ФИЛОСОФИИ

Logos et Рraxis. 2025. Т. 24. № 3

раются на богатое интеллектуальное насле-
дие античности и континентальной философии.

Другой как проблема справедливости

Проблема Другого оказывается нераз-
рывно связана с вопросом справедливости.
Аристотель определял справедливость как
добродетель, направленную вовне, на других:
«Справедливость в этом смысле – завершен-
ная и целостная добродетель, хотя и не бе-
зотносительная, а по отношению к другим
людям. <...> Она поистине самая совершен-
ная добродетель, ибо ее применение есть при-
менение совершенной добродетели. Совер-
шенство ее в том, что обладание ею позволя-
ет делать добро также и другому, а не только
себе самому» [Аристотель 2005, 111]. Таким
образом, этическое измерение справедливос-
ти изначально предполагает выход за пределы
собственного «Я» и обращенность к Другому.

Эта линия мысли получает развитие
в современной континентальной философии,
в частности в формуле Поля Рикера:
«Cтремиться к благой жизни с другими и для
другого в справедливых институтах» [Рикер
2008, 216]. Здесь Рикер к аристотелевскому
видению прибавляет институциональный аспект.

Но наиболее радикальную разработку
эта проблематика получает в философии Эм-
мануэля Левинаса, который смещает акцент
с взаимности на инаковость Другого. Для Ле-
винаса «Другой, поскольку он другой, – не про-
сто Alter Ego; он есть то, что я не есмь. И он
таков не в силу своего характера, облика или
психологии, но в силу самого своего бытия
другим» [Левинас 1998, 90]. Ключевым в его
подходе является понятие «Лица» (le visage)
Другого – не как физического облика, а как
этического призыва, который я встречаю
до всякого сознательного решения. Встреча
с Лицом порождает бесконечную ответствен-
ность, не ожидающую взаимности. Этим Ле-
винас радикализует аристотелевский подход.
Если у Аристотеля справедливость остается
в горизонте взаимности (хотя и направлена на
благо другого), то у Левинаса этическое от-
ношение изначально асимметрично – я отвечаю
за Другого, даже когда он не отвечает за меня.

Перцептивный аспект проблемы – раз-
личение себя и не-себя – задает первоначаль-

ную демаркационную линию, на основе кото-
рой формируется индивидуальная или коллек-
тивная идентичность. Однако уже на этом
уровне возможны два принципиально различ-
ных сценария развития отношений с Другим.
Сильный (радикальный) сценарий предпола-
гает исключение Другого из круга своих – его
тотальное отрицание по принципу исключаю-
щего долженствования «тебя не должно быть
вообще, поскольку есть я (или мы)». Слабый
сценарий, напротив, допускает существование
Другого, отказываясь от стремления к его
уничтожению. Оба сценария ведут к различ-
ным следствиям: от политики тотального унич-
тожения до политики признания.

Таким образом, проблема Другого в ее
связи со справедливостью имеет два ракур-
са: теоретический (понимание того, кто такой
Другой) и практический (определение того,
как действовать в отношении него). При этом
практический модус требует ответа на три
последовательных вопроса: знать кто или что
есть Другой; знать, что следует в его отно-
шении делать; и, наконец, знать как это де-
лать – вопрос, относящийся уже к методу
и способу деятельности. Именно в этом про-
странстве между теоретическим понимани-
ем и практическим действием и разворачи-
вается все многообразие этико-политических
интерпретаций фигуры Другого.

Радикальные интерпретации:
друг или враг?

В истории философской мысли можно
выявить две предельные линии интерпрета-
ции Другого, образующие концептуальное на-
пряжение. Одна из них, условно называемая
линией Аристотеля, рассматривает Другого
прежде всего как друга, другая, линия Гоб-
бса, акцентируется на фигуре врага. Исходя
из этого, любые теории или интерпретации
Другого могут быть расположены в смысло-
вой плоскости между Аристотелем и Гоббсом.
При этом сами эти подходы формируют не
только разную антропологию, но и альтерна-
тивные этико-политические проекты.

Так, аристотелевская парадигма дружбы
находит свое классическое выражение в 8, 9
и 10-й книгах «Никомаховой этики», где друж-
ба (φιλία) понимается как фундамент чело-



Logos et Рraxis. 2025. Vol. 24. No. 3 17

Е.В. Карчагин. Радикальные интерпретации фигуры другого в философии

веческого общежития, а не личная симпатия
и приязанность. Другой здесь предстает как
«другой Я» (Alter Ego), а отношения с ним
строятся на основе совместного стремления
к благу. Для Аристотеля именно дружба, а не
страх или расчет, является связующей силой
полиса, позволяющим преодолеть «идиотию»
и атомизацию индивидов. В этой перспективе
Другой не угроза, а необходимое условие ста-
новления и реализации человеческой сущнос-
ти как «полисного животного» («городского»,
«гражданского»), за границами которого мы
находим зверя или бога: «Человек по природе
своей есть существо политическое, а тот, кто
в силу своей природы, а не вследствие слу-
чайных обстоятельств живет вне государства, –
либо недоразвитое в нравственном смысле
существо, либо сверхчеловек» [Аристотель
1984, 378].

Напротив, гоббсианская парадигма
вражды исходит из принципиально иной ант-
ропологической предпосылки. В естественном
состоянии, по Гоббсу, человек человеку «волк»
(homo homini lupus est), а «война всех против
всех» (bellum omnium contra omnes) является
исходным условием человеческого существо-
вания. Другой здесь прежде всего потенци-
альный враг, угрожающий моей жизни и соб-
ственности. Само его существование вынуж-
дает меня к постоянной бдительности и даже
превентивной агрессии. В условиях войны
всех против всех нет ничего кроме неопреде-
ленности: «Где нет государства, там <…> не-
прерывная война каждого человека против
своего соседа, а поэтому каждому принадле-
жит лишь то, что он захватил и держит силой,
что не есть ни собственность, ни общность
имущества, а неопределенность» [Гоббс
1991, 192]. Спасение от этой тотальной нео-
пределнности и вечной вражды оказывается
возможным лишь через создание искусствен-
ного механизма – государства-Левиафана,
которое, обезличивая отношения между ин-
дивидами, подавляет естественную враж-
дебность посредством гражданской власти.

При всей явной противоположности этих
подходов, их объединяет признание значения
фигуры Другого для конституирования соци-
ального порядка и взаимодействия. Как друж-
ба у Аристотеля, так и вражда у Гоббса вы-
полняют основную роль в определении природы

человека и условий возможности человечес-
кого сообщества. Более того, статус Другого
как друга или врага оказывается не сущност-
ным, а контекстуальным. Alter Ego может
выступать в любой из этих ролей в зависимо-
сти от самоопределения субъекта: «Если я
враждебен, то я враг, если нет – я друг». Этот
статус достигается за счет переключения
контекстов и потому не является раз и нав-
сегда данным.

Особый «пространственный» контекст
дополнительно усложняет эту дихотомию.
Другой, находящийся в своей среде среди по-
добных, и Другой, оказавшийся в среде не-
подобных, – это фигуры разного порядка.
В последнем случае он становится «другим
в квадрате», то есть объектом двойного от-
чуждения, когда каждая из сторон восприни-
мает другую как угрозу собственной иден-
тичности.

Важным ракурсом этой проблемы яв-
ляется также неантропологическое расши-
рение понятия Другого. Уже Аристотель в
«Политике» указывает: «Тот, кто не спосо-
бен вступить в общение или, считая себя
существом самодовлеющим, не чувствует
потребности ни в чем, уже не составляет
элемента государства, становясь либо живот-
ным, либо божеством» [Аристотель 1984, 379].
Примечательно, что здесь используется сло-
во θηρίον – «зверь», а не обобщающее поня-
тие «животное» (ζ²ον), что указывает на
особый статус такого исключения. Гоббс же
добавляет к этому измерение искусствен-
ного – созданный человеком государствен-
ный механизм становится инструментом пре-
одоления естественной вражды. Тем самым
Новое время открывает эру техники и арте-
фактов, где опасность начинает ассоцииро-
ваться с автономией и самостоятельностью
Другого – будь то другой человек или со-
зданная человеком конструкция.

Таким образом, дихотомия «друг – враг»
оказывается не столько описанием сущност-
ных характеристик Другого, сколько инстру-
ментом концептуализации отношений с ина-
ковостью. Ее эффективность заключается не
в фиксации оппозиций, а в выявлении условий,
при которых возможен сам переход от одной
модальности к другой, то есть превращение
врага в друга и обратно.



18

ЧУЖЕЗЕМЕЦ (ΞΈΝΟΣ): ОСМЫСЛЕНИЕ ДРУГОГО В ФИЛОСОФИИ

Logos et Рraxis. 2025. Т. 24. № 3

«Пересборка» Мира

Онтологический статус Другого не яв-
ляется раз и навсегда данным. Напротив, он
служит инструментом фундаментальной «пе-
ресборки» всего смыслового универсума, от
индивидуального «Я» до коллективного
«Мира». Постоянный поиск и обнаружение
новых Других, будь то социальные группы,
культуры или даже нечеловеческие сущнос-
ти, заставляет пересматривать и «пересоби-
рать» сами основания нашего мировоззрения.

В ситуации гибридных войн, цифровиза-
ции и делетимизации классических полити-
ческих субъектов эта «пересборка» приобре-
тает особую актуальность. Искусственный
интеллект, нейросети и алгоритмы становят-
ся полноценными участниками социальных
процессов, что порождает необходимость пе-
реосмысления их места в социальном контек-
сте. Возникает парадоксальная ситуация: мы
вынуждены признать агентность за тем, что
традиционно рассматривалось лишь как ин-
струмент.

Эта тенденция находит отражение в но-
вейших левых теориях, которые последова-
тельно расширяют сферу этики, включая в нее
сначала все новые группы и классы, а затем
уже и нечеловеческих акторов. Как утверж-
дает Тимоти Мортон, «марксизм не будет
работать и потому не сумеет выжить, если
только не примет нечеловеческих существ в
свое строение» [Мортон 2019, 69]. Подобная
позиция представляет собой радикальный
вызов антропоцентрической парадигме, доми-
нировавшей в европейской мысли на протя-
жении столетий.

Аналогичный сдвиг демонстрирует ак-
торно-сетевая теория (М. Каллон, Б. Латур,
Дж. Ло), стирающая жесткие границы между
человеческим и не-человеческим. В этой кон-
цепции и люди, и вещи, и технологии выступают
равноправными «акторами», совместно конст-
руирующими социальную реальность. Следова-
тельно на руинах модерна возникает потреб-
ность в «сборке» нового мира, где нечеловечес-
кое стремится заполучить равный статус.

Этот импульс «пересборки» особенно
хорошо проявлен в трех областях.

Экологическая философия (Дж. Лавлок,
А. Несс), где природа перестает быть пас-

сивным фоном человеческой деятельности
и требует соответствующего признания.

Технофилософия, где искусственный
интеллект бросает вызов представлениям
о сознании и агентности.

Постгуманизм, ставящий под вопрос
саму категорию «человеческого», что значит
«быть человеком».

Таким образом, фигура Другого оказы-
вается не просто объектом философской реф-
лексии, но и важнейшим элементом глубин-
ных трансформаций, затрагивающих основы
нашего понимания реальности. «Пересборка»
мира через признание радикальной инаковости
становится необходимым условием выра-
ботки адекватных ответов на исторические
вызовы.

Практические следствия:
этика и политика

Философское осмысление Другого не-
избежно выходит за пределы теоретичес-
кой рефлексии в сферу конкретных этико-
политических практик. В условиях отме-
ченных вызовов радикальные интерпрета-
ции фигуры Другого приобретают особую
актуальность, определяя возможные моде-
ли социального взаимодействия и полити-
ческого действия.

Наиболее последовательную этическую
программу в отношении Другого предлагает
христианство, которое можно рассматривать
как радикальную философию Другого как врага.
Заповедь «любите врагов ваших» (Мф. 5:44)
представляет собой этический парадокс, сти-
рающий вражду через ее этическое преодо-
ление. Враг перестает быть врагом в практи-
ческом смысле, но сохраняя этот статус сущ-
ностно. В результате христианская этика
предлагает не отрицание радикальной инако-
вости, а ее предельное принятие и преоб-
разование через любовь.

В современном политическом контексте
эта парадигма может иметь эвристичность,
например, при анализе миграционных процес-
сов. Мигрант как Другой может интерпрети-
роваться:

– как потенциальный враг (в логике Гоб-
бса-Шмитта): угроза культурной идентично-
сти и социальной стабильности;



Logos et Рraxis. 2025. Vol. 24. No. 3 19

Е.В. Карчагин. Радикальные интерпретации фигуры другого в философии

– как потенциальный друг (в аристо-
телевском ключе): возможность обогащения
культурного опыта;

– как предмет любви и заботы (в хри-
стианской традиции, у Левинаса): призыв к бе-
зусловной ответственности.

Выбор одной из этих интерпретаций не-
посредственно определит политические стра-
тегии, от жестких ограничений до инклюзив-
ной политики.

Не менее значимы практические вызо-
вы в области технологий. Появление искус-
ственного интеллекта как нового типа Друго-
го ставит сложные этико-правовые вопросы,
включая тему распределения ответственнос-
ти между создателями алгоритмов, пользова-
телями алгоритмов и самими алгоритмами.

Особую остроту эти вопросы приобрета-
ют в контексте новейших войн, где традицион-
ные оппозиции «друг – враг» подвергаются
эрозии. В условиях киберконфликтов и инфор-
мационных войн враг-Другой становится диф-
фузным, распределенным, часто анонимным.
Это требует разработки новых политических
языков и этических кодексов, способных адек-
ватно описать изменившуюся реальность.

Таким образом, практическое значение
радикальных интерпретаций Другого заклю-
чается в их способности:

– предлагать языки описания для новых
форм социально-политического взаимодействия;

– размечать этические границы в отно-
шениях с новыми типами Других;

– служить основанием для выработки обо-
снованных политических стратегий.

Именно в этом практическом измерении
философская рефлексия о Другом доказыва-
ет свою эвристичность, осмысляя пути к но-
вым, неиерархическим формам солидарнос-
ти и подлинной справедливости в условиях
кризиса классических политических моделей.

Заключение

Исходя из всего вышесказанного, мы
можем утверждать, что фигура Другого пред-
ставляет собой не просто одну из многих фи-
лософских тем, но именно корневую пробле-
му. Без ответа на вопрос «Кто есть Другой?»
любые этико-политические построения пови-
сают в воздухе.

В современных условиях переосмысле-
ние Другого через призму радикальной ответ-
ственности (Левинас) или радикальной люб-
ви (христианская этика) открывает путь к но-
вым, неиерархическим формам солидарнос-
ти. Вопрос о возможности «любви к врагу»
в современном мире оказывается не столько
вопросом практической целесообразности,
сколько проблемой сохранения человеческо-
го в человеке. Практическое измерение этой
проблемы проявляется в поиске ответов на вы-
зовы прежде всего технологического разви-
тия и экологического кризиса, где различные
интерпретации Другого определяют этические
ориентиры и политические стратегии.

Итак, именно идеи, конкурирующие в ин-
теллектуальном поле по проблеме Другого,
определяют ход человеческой истории и дви-
жение человеческого мира, позволяя переос-
мыслить мировоззренческие основания и от-
крыть новые возможности для справедливо-
го общежития.

ПРИМЕЧАНИЕ

1 Текст статьи представляет собой перера-
ботанный доклад на Международной научно-прак-
тической конференции «Социокультурная и духов-
но-нравственная эволюция России: философские
и теологические проблемы» (15–17 мая 2025 г.,
Волгоградский государственный университет).

СПИСОК ЛИТЕРАТУРЫ

Аристотель 1984 – Аристотель. Сочинения. Т. 4.
М.: Мысль, 1984.

Аристотель 2005 – Аристотель. Евдемова этика.
М.: Наука, 2005.

Гоббс 1991 – Гоббс Т. Сочинения в 2 т. Т. 2. М.:
Мысль, 1991.

Левинас 1998 – Левинас Э. Время и Другой. Гума-
низм другого человека. СПб.: Высшая рели-
гиозно-философская школа, 1998.

Мортон 2019 – Мортон Т. Род человеческий: соли-
дарность с нечеловеческим сообществом.
Логос. 2019. Т. 29, № 5. С. 57–70.

Платон 1993 – Платон. Софист // Платон. Со-
брание сочинений в 4 т. Т. 2. М.: Мысль,
1993. С. 275–345.

Платон 1994 – Платон. Политик // Платон. Со-
брание сочинений в 4 т. Т. 4. М.: Мысль,
1994. С. 3–70.



20

ЧУЖЕЗЕМЕЦ (ΞΈΝΟΣ): ОСМЫСЛЕНИЕ ДРУГОГО В ФИЛОСОФИИ

Logos et Рraxis. 2025. Т. 24. № 3

Рикер 2008 – Рикер П. Я-сам как другой. М.: Изд-во
гуманит. лит., 2008.

Шмитт 2016 – Шмитт К. Понятие политического.
СПб.: Наука, 2016.

REFERENCES

Aristotle, 1984. Works. Vol. 4. Moscow, Mysl Publ.
Aristotle, 2005. Eudemian Ethics. Moscow, Nauka

Publ.
Hobbes T., 1991. Works in 2 Vols. Vol. 2. Moscow,

Mysl Publ.

Levinas E., 1998. Time and the Other. Humanism of the
Other Person. Saint Petersburg, Vysshaya
religiozno-filosofskaya shkola.

Morton T., 2019. The Human Kind: Solidarity with Non-
Human Community. Logos, vol. 29, no. 5, pp. 57-70.

Plato, 1993. Sophist. Collected Works in 4 Vols. Vol. 2.
Moscow, Mysl Publ., pp. 275-345.

Plato, 1994. Statesman. Collected Works in 4 Vols.
Vol. 4. Moscow, Mysl Publ., pp. 3-70.

Ricoeur P., 2008. I Am Like Everyone Else. Moscow,
Idz-vo gumanit. lit.

Schmitt C., 2016. The Concept of the Political. Saint
Petersburg, Nauka Publ.

Information About the Author

Evgeniy V. Karchagin, Doctor of Sciences (Philosophy), Head of the Department of Philosophy,
Sociology and Psychology, Volgograd State Technical University, Academicheskaya St, 1, 400074 Volgograd,
Russian Federation, evgenkar@yandex.ru, https://orcid.org/0000-0001-7398-9292

Информация об авторе

Евгений Владимирович Карчагин, доктор философских наук, заведующий кафедрой
философии, социологии и психологии, Волгоградский государственный технический универ-
ситет, ул. Академическая, 1, 400074 г. Волгоград, Российская Федерация, evgenkar@yandex.ru,
https://orcid.org/0000-0001-7398-9292



Logos et Рraxis. 2025. Vol. 24. No. 3 21


Я

во
рс

ки
й 

Д
.Р

., 
20

25
ЧУЖЕЗЕМЕЦ (ΞΈΝΟΣ): ОСМЫСЛЕНИЕ ДРУГОГО В ФИЛОСОФИИ



www.volsu.ru

DOI: https://doi.org/10.15688/lp.jvolsu.2025.3.3

UDC 130.2 Submitted: 04.08.2025
LBC 87.6 Accepted: 02.09.2025

PLATO’S GUEST
IN SOCIO-SYMBOLIC GAMES OF SIMILARITIES AND DIFFERENCES

Dmitriy R. Javorskiy
Volgograd State University, Volgograd, Russian Federation

Abstract. The article attempts to show the implicit philosophical meanings of the presence of the “guest”
in Plato’s dialogues (mainly in “Sophist”). In the first part, a conceptual research toolkit is developed. Based
on the basic opposition “Us vs. Them,” more nuanced ones are introduced – “Them among Us vs. Us among
Them” and “Other in Me vs. Me in Other.” The author argues that these oppositions work in the context of socio-
symbolic games of similarities and differences, where a person’s position in the social field is mobile, and its fixation
is temporary, although it may turn out to be fatal. It is also shown that the social practices of complex societies
require a diversity of social positions, and these positions cannot be reduced to a basic “Us vs. Them” opposition.
In the second part, the study realizes its main purpose based on the interpretation of the relevant fragments
of Plato’s “Sophist.”  The interpretation of the Russian Platonist I. Protopopova is preliminarily critically examined.
On the one hand, this interpretation (“stranger,” “guest,” a philosopher as such, a thinker, a foreigner everywhere)
seems reasonable and productive. On the other hand, this “romanticization” of the philosopher’s figure only
partially corresponds to the ancient understanding of the philosopher included in social practices or to a certain
(rather high) degree of participation in polis and philosophy, which tends away from the position of an “idiot.”
An alternative interpretation proposes that the “guest” serves as a necessary figure for philosophy, particularly
if philosophy is viewed as an intellectual practice that transcends various forms of mental crystallization.
As an example of such a practice, where a “guest” like Other is extremely necessary, the modern Socratic dialogue
is given, which is mainly used in the development of philosophical, intellectual, and communicative skills.

Keywords: stranger, Other, Plato, “Sophist”, Us/Them.

Citation. Javorskiy D.R. Plato’s Guest in Socio-Symbolic Games of Similarities and Differences. Logos et Praxis,
2025, vol. 24, no. 3, pp. 21-28. (in Russian). DOI: https://doi.org/10.15688/lp.jvolsu.2025.3.3

УДК 130.2 Дата поступления статьи: 04.08.2025
ББК 87.6 Дата принятия статьи: 02.09.2025

ГОСТЬ ПЛАТОНА
В СОЦИАЛЬНО-СИМВОЛИЧЕСКИХ ИГРАХ СХОДСТВ И РАЗЛИЧИЙ

Дмитрий Ромуальдович Яворский
Волгоградский государственный университет, г. Волгоград, Российская Федерация

Аннотация. В статье предпринимается попытка показать имплицитные философские смыслы присут-
ствия «гостя» (ξένος) в диалогах Платона (в основном в «Софисте»). В первой части разрабатывается концеп-
туальный инструментарий исследования. На основе базовой оппозиции «свой / чужой» вводятся более
нюансированные – «чужой свой / свой чужой», «чужое в своем / свое в чужом». Обосновывается утверж-
дение, что эти оппозиции работают в контексте социально-символических игр сходств и различий, где пози-
ция человека в социальном поле подвижна, а ее фиксация имеет временный характер, хотя и может оказаться
роковой. Также показано, что социальные практики сложных обществ требуют богатства социальных пози-
ций, и эти позиции не могут быть сведены к базовой оппозиции «свой / чужой». Во второй части на основе
интерпретации соответствующих фрагментов диалога «Софист» реализуются основная цель исследования.
Предварительно критически рассматривается интерпретация отечественного платоноведа И. Протопопо-
вой. С одной стороны, эта интерпретация («чужеземец», «гость» – это философ как таковой, мыслитель,



22

ЧУЖЕЗЕМЕЦ (ΞΈΝΟΣ): ОСМЫСЛЕНИЕ ДРУГОГО В ФИЛОСОФИИ

Logos et Рraxis. 2025. Т. 24. № 3

везде чужой) представляется обоснованной и продуктивной. С другой стороны, это «романтизация» фигу-
ры философа, не вполне соответствующая как античному пониманию философа включенным в социальные
практики и до некоторой (достаточно высокой) степени «своего» в полисе, так и философии как таковой,
отнюдь не склонной к позиции «идиота». В качестве альтернативы предлагается интерпретация «гостя»
как фигуры, в силу своей инаковости необходимой для философии, если понимать философию как интел-
лектуальную практику, трансцендирующую всякие мыслительные кристаллизации. В качестве примера та-
кой практики, где крайне необходим «гость» как Другой, приводится современный сократический диалог,
используемый преимущественно в освоении философских интеллектуально-коммуникативных навыков.

Ключевые слова: чужеземец, Другой, Платон, «Софист», свой / чужой.

Цитирование. Яворский Д. Р. Гость Платона в социально-символических играх сходств и различий
// Logos et Praxis. – 2025. – Т. 24, № 3. – С. 21–28. – DOI: https://doi.org/10.15688/lp.jvolsu.2025.3.3

Обращение к теме «гостя», «ксена»
(ξένος) в контексте философии едва ли
не в первую очередь вызывает в памяти «чу-
жеземцев» из платоновских диалогов «Со-
фист», «Политик», «Законы» и «Послезако-
ние». Диалоги Платона не то чтобы испыты-
вают дефицит иностранцев: более трети уча-
стников платоновских диалогов происходят
не из Афин и их окрестностей, а из других по-
лисов Эллады и отдаленных колоний 1. Однако
почти все эти чужеземцы названы поименно,
и только гости из Элеи («Софист» и «Поли-
тик») и Афин («Законы» и «Послезаконие»)
оставлены безымянными. И это обстоятель-
ство делает их «чужеземность» практически
ключевой характеристикой персонажей, а Пла-
тона – первым философом, тематизировавшим
Другого. Велик соблазн пойти по легкому
для нашего сравнительно мягкому времени
пути: воздать Платону хвалу как провозвест-
нику новой системы социальных ценностей,
в которой нет места ксенофобии, а двигаясь
дальше посетовать на то, что эта система цен-
ностей еще недостаточно укоренена. Однако
мы не можем быть столь наивны в отноше-
нии Платона и его времени. Кроме того, наши
герменевтические амбиции, надеюсь, прости-
раются дальше современных благочестивых
упражнений. Таким образом, мы попытаем-
ся выявить имплицитные философские
смыслы присутствия «гостей» в диалогах
Платона.

Начать необходимо с инвентаризации
нашего концептуально-методологического
инструментария. Самый грубый инструмент –
оппозиция «свой / чужой» – сразу же показы-
вает низкую работоспособность. В самом
начале диалога «Софист» мы видим, что гость
из Элеи занимает в ситуации речевого взаи-

модействия более сложную позицию, чем «чу-
жой» в кругу «своих». Феодор – ученик Со-
крата – представляет элейца не просто как
«чужеземца», то есть чужого, но и как в неко-
торой степени уже входящего в круг своих:
«друга последователей Парменида и Зенона,
истинного философа». Как элеец, гость – чу-
жой, но как «истинный философ», он, безус-
ловно, свой для собеседников. Сократ как бы
развивает речевую игру Феодора и (по-види-
мому, слегка иронизируя) высказывает пред-
положение, что гость из Элеи – это не чуже-
земец, а «некий бог». «Более того, это гоме-
ровский «бог-покровитель чужеземцев», кото-
рый специально приставляется к совестливым
людям, чтобы помогать им различать «сво-
еволие» и «законность» их действий. И в та-
ком смысле – это «бог-обличитель» [Пла-
тон 1993, 275] 2.

Неоднозначность позиции элейского го-
стя в контексте дихотомии «свой / чужой»
не удивляет, если принять во внимание опыт
социальной жизни, где мы имеем дело с тон-
кой символической игрой сходств и разли-
чий – игрой, правила которой четко не опре-
делены и весьма подвижны. Эта ситуация
объясняется в более широком контексте по-
стструктуралистской теорией знака, утверж-
дающей взаимную подвижность слоев озна-
чающих и означаемых 3. Э. Бенвенист в «Сло-
варе инодоевропейсаких социальных терми-
нов» показывает, как одно и то же слово hostis
(эквивалент греческого ξένος) в разных кон-
текстах и в разные периоды римской истории
принимает значения в диапазоне от «гостя»
(человек, защищенный правилами гостепри-
имства) до «врага». Примерно тот же спектр
значений наблюдается и в греческом языке:
от статуса «чужой» (и даже сильнее – «вар-



Logos et Рraxis. 2025. Vol. 24. No. 3 23

Д.Р. Яворский. Гость Платона в социально-символических играх сходств и различий

вара») до ярко позитивного «друг» (у Плато-
на:  ξνε! – друг мой!), включая нейтраль-
ный статус «иностранный наемник» [Бенвенист
1995, 77–79].

Подвижность пары означающих «свой /
чужой» относительно одного и того же чело-
века иллюстрирует фрагмент восьмой песни
гомеровской «Одиссеи». Это – сцена состя-
заний, устроенных царем феаков Алкиноем
в честь своего гостя, Одиссея (тогда хозяева
еще не знали, что это знаменитый Одиссей).
Победитель среди борцов Эвриал начал про-
воцировать Одиссея участвовать в состяза-
ниях, задевая самолюбие гостя. Одиссей всту-
пил в словесный поединок с дерзким моло-
дым человеком и стал хвастать собственны-
ми достижениями, а затем и демонстрировать
свои физические возможности. Вдохновлен-
ный успехом, Одиссей сам стал вызывать
феакийцев на состязание. Неизвестно, чем бы
закончилась эта игра гордости, если бы муд-
рый Алкиной не взял ситуацию в свои руки
и не напомнил бы о том, что Одиссей пребы-
вает в статусе гостя и хозяевам не подобает
бросать ему вызов (Одисс. 8:158-240) [Гомер
1967, 503–505]. В течение нескольких минут
Одиссей успел побывать почетным гостем,
чужеземцем (объектом насмешек), дерзким
соперником (в одном шаге от врага) и сно-
ва гостем. Насилие, что называется, «висело
на волоске». Разумеется, это лишь литератур-
ный вымысел, но велика вероятность того, что
читатель сам из собственного социального
опыта сможет привести аналогичную ситуа-
цию риторических игр с понятиями «свой /
чужой», «наш / не наш».

Такую же символическую подвижность
мы обнаруживаем и в приведенном уже от-
рывке из платоновского «Софиста». Там изощ-
ренная социально-символическая игра сходств
и различий задается тонкой иронией Сократа,
сравнивающего элейского гостя с богом-об-
личителем. Феодор настолько чувствителен
к этой иронии, что слова Сократа приводят
молодого человека в смущение. И он начина-
ет «играть на понижение»: «Не таков нравом,
Сократ, этот чужеземец, он скромнее тех, кто
занимается спорами, и представляется мне
вовсе не богом, но скорее человеком боже-
ственным: ведь так я называю всех филосо-
фов» [Платон 1993, 275].

Подвижность слоев означающего и оз-
начаемого между собой может прерываться,
когда эти слои как бы пристегиваются друг
к другу, и тогда возникает семиотическая оп-
ределенность 4. Если снова обратиться к при-
меру из «Одиссеи», такую «пристежку» осу-
ществил Алкиной, зафиксировав Одиссея
в статусе почетного гостя. Чины, звания, ис-
полняемые обязанности, социальные роли –
все это пункты «пристежки» означающего
и означаемого. Тем не менее, как было пока-
зано выше, игра сходств и различий далеко не
во всех случаях дает определенность в оппо-
зиции «свой / чужой». Эти игры не столь жес-
тко устроены и допускают еще одну оппози-
цию: «чужой свой» и «свой чужой».

Обратимся за примером этой оппозиции
к «Эпосу о Гильгамеше». Главный герой «Эпо-
са» – молодой царь Урука Гильгамеш – за-
щитник своего города, спасший его благода-
ря своей мудрости от могущественного заво-
евателя («Стеной обнес Урук огражденный»).
В этом он – свой. Но вместе с тем он угнета-
ет горожан («Отцам Гильгамеш сыновей не ос-
тавит», «Матери Гильгамеш не оставит девы»
[Эпос о Гильгамеше 2006, 8]), и в этом  он –
чужой, чужой свой. Зеркальным отражени-
ем Гильгамеша выступает его друг Энкиду –
дикарь, порожденный богиней, чтобы стать
достойным соперником Гильгамеша и отвлечь
заносчивого царя от постоянной демонстра-
ции своего превосходства над согражданами.
Энкиду изначально чужой. Это подчеркива-
ется и описанием его внешнего вида («Шер-
стью покрыто все его тело» [Эпос о Гильга-
меше 2006, 9]), и характеристикой его нрава
(«дикарь-человек», «муж-истребитель» [Эпос
о Гильгамеше 2006, 11]). Вместе с тем Энки-
ду выполняет возложенную на него задачу,
отвлекая Гильгамеша на себя и вместе с ним
совершая подвиги ради благополучия Урука:
герои добывают ливанский кедр, убив охра-
нявшее рощу чудовище, и избавляют город
от страшного зверя, насланного богами. В этом
Энкиду предстает своим, точнее, своим чужим.

О том, что «Эпос о Гильгамеше» отража-
ет сложившиеся на Древнем Востоке и в ан-
тичной мире социальные реалии, свидетельству-
ют две социально-культурные фигуры: гость
и фармак. И тот, и другой обладают особыми
(исключительными) статусами в обществе.



24

ЧУЖЕЗЕМЕЦ (ΞΈΝΟΣ): ОСМЫСЛЕНИЕ ДРУГОГО В ФИЛОСОФИИ

Logos et Рraxis. 2025. Т. 24. № 3

Гостю, несмотря на то, что он чужой (и бла-
годаря тому, что он чужой), оказывается по-
кровительство. Это нетрудно объяснить тем,
что гость является связующим звеном локаль-
ного общества с внешним миром. Гость – свой
чужой. Фармак, хотя находится под защитой
общественных институтов, в кризисной ситу-
ации выступает той частью общественного
организма, которой жертвуют во имя сохра-
нения целого. Фармак – чужой свой. Вслед за
гостем и фармаком идет целая череда фигур,
обладающих амбивалентным статусом: пра-
витель, торговец, обладатель исключительных
навыков (актер, музыкант, кузнец и т. п.), плен-
ник-раб, заложник и т. д.

Дальнейшая нюансировка концептуаль-
ного инструментария ведет к оппозиции «чу-
жой в себе» / «свой в чужом». В этом пункте
социологическое переходит в психологичес-
кое. Этот переход отнюдь не запрещен той
герменевтической задачей, которая перед
нами стоит, так как «гость» – это не обяза-
тельно социологическая фигура, так же как
и платоновская философия не может быть све-
дена исключительно к области социальной
и отгорожена от области душевного.

С первого взгляда может показаться, что
открытие «чужого в себе» связано с обнару-
жением делимости индивида, сложной орга-
низации «Я», души. Однако сама идея целос-
тного человека возникает сравнительно по-
здно – не ранее «осевого времени» – и заме-
щает стихийные представления о многосос-
тавности человека, глубоко укоренившиеся
в так называемом «магическом мышлении».
Только идея души как целостности, обнаруже-
ние единства «себя» создает тот фон, на кото-
ром становится заметно то, что не может
быть всецело сведено к «себе» и нарушает
душевную гомогенность. Тема «чужого в себе»
присутствует уже в платоновском «Федре»,
где душа образно представлена как единство
возничего и двух коней, один из которых «пре-
красен и благороден», а другой – «его проти-
воположность». Управлять душой – «дело
тяжкое и докучное» [Платон 1993, 155], пото-
му что «конь, причастный злу, всей тяжестью
тянет к земле и удручает своего возничего»
[Платон 1993, 156]. Порой оба коня представля-
ют собой помеху для ума-возничего, стремя-
щегося к созерцанию непреходящего знания.

Такая душа «то поднимается, то опускается –
кони рвут так сильно, что она одно видит, а другое
нет» [Платон 1993, 157]. Так, кони в этом образе
и есть пример «чужого в себе».

Однако «чужой в себе» – это не только
источник проблем и угроз. Он, напротив, мо-
жет быть источником блага. Таким благотвор-
ным «чужим» для апостола Павла выступает
Христос: «И уже не я живу, но живет во мне
Христос» (Гал 2:20).

«Чужим в себе» может быть и собствен-
ная душа, собственное «Я», собственное «сер-
дце», если понимать их так, как Августин
в «Исповеди»: «Ты создал нас для Себя, и не
знает покоя сердце наше, пока не успокоится
в Тебе» [Августин 2005]. Впрочем, у Авгус-
тина как будто бы означающие возобновля-
ют кружение и сам исповедующийся погру-
жается в воронку, образуемую этим вихрем.
Уже не вполне понятно: где здесь то, что мож-
но назвать «своим» или «собой», а где здесь
«чужое». То ли исповедующийся Августин
предъявляет свою душу Богу в исповеди,
то ли именно в момент исповеди он и стано-
вится «собой», останавливая хоровод означа-
ющих 5.

Для новоевропейского просвещенного,
рационального субъекта «чужой в себе», –
это безумец, одержимый страстями. Безумие –
это и есть утрата себя, трансформация в чу-
жого, который поджидает внутри. Примеча-
тельно, что в английском языке слово alienist
(от alien – иностранец) до сих пор обозначает
врача-психиатра, а еще в XIX в. слово
alienation обозначало любое психиатрическое
расстройство 6. Психоаналитическое «бессоз-
нательное» – еще одно имя «чужого в себе».

Противоположность «чужому в себе» –
«свой в чужом» – открывается, когда пробле-
матизируется восприятие внутреннего мира
другого человека и тематизируется интерсубъ-
ективность. Гуссерль в параграфе 44 «Карте-
зианских медитаций», рассматривая способ
данности Ego Другого, приходит к выводу, что
Другой – это именно Alter Ego, то есть «свой
в чужом»: «Другой, согласно смыслу своего
конституирования, отсылает ко мне самому,
другой есть отражение меня самого; и все же
не отражение в собственном смысле; он –
аналог меня самого, и опять же не аналог
в обычном смысле» [Гуссерль 2010, 122].



Logos et Рraxis. 2025. Vol. 24. No. 3 25

Д.Р. Яворский. Гость Платона в социально-символических играх сходств и различий

Резюмируя результаты подготовитель-
ной работы, можно сказать, что фигура гостя
дрейфует где-то в акваториях «чужого», «сво-
его чужого» или «чужого в себе», подавая
сигналы, смыл которых уже до некоторой сте-
пени раскрывается в том, что и «свой чужой»,
и «свой в чужом» расширяют наши коммуни-
кативные возможности, позволяют трансцен-
дировать ту смысловую область, которая нам
пред-дана и внутри которой мы, как могло бы
показаться, обречены находиться. Однако это
слишком общий ответ, чтобы быть принятым
в качестве удовлетворительного, поэтому те-
перь следует обратиться к самим платоновс-
ким текстам.

Разумеется, автор этой статьи не пер-
вым обратил внимание на фигуры платоновс-
ких гостей. Они давно беспокоят платонове-
дов, и это беспокойство отнюдь не бесплодно
[Светлов 2013, 341]. Различные исследовате-
ли этих персон задаются разными вопросами,
не всегда совпадающими с нашими. Напри-
мер, Р.В. Светлова интересует не столько
сама загадочная фигура элейского гостя
из диалогов «Софист» и «Политик», сколько
то обстоятельство, что рассуждения о поли-
тике Платон поручает именно элейцу, в то вре-
мя как в фундаментальном и обстоятельном
диалоге «Законы» политические проблемы об-
суждают носители трех великих политичес-
ких традиций Эллады – критянин Клиний, ла-
кедемонянин Мегилл и безымянный афинянин
(предположительно Сократ).

Исследователь, опираясь на косвенные
свидетельства источников, достраивая пробе-
лы в сведениях, приходит к выводу, что в Элее
благодаря известной философской школе ре-
ализовалась новая политическая парадигма,
альтернативная архаическим полисным по-
рядкам с ее запутанной религией, культом
силы, чрезмерным вниманием к состязатель-
ности. Он делает вывод, что «элеаты дей-
ствительно могли восприниматься как поли-
тические эксперты – не как создатели поли-
тической теории в современном смысле этого
слова, а как нравственно-социальные пропо-
ведники, как те, кто мог действовать правильно
исходя из конкретной ситуации и верной ситу-
ативной оценки» [Светлов 2013, 347].

Ближе к нашему вопрошанию находятся
размышления И. Протопоповой [Протопопова

2013]. Исследовательница опирается на уже
сложившуюся в платоноведении традицию тол-
кования чужеземца и предлагает собственную
версию.

Ее подход основывается на «драмати-
ческой интерпретации» платоновских диало-
гов [Rosen 1983] и на включении в предмет
анализа связки из трех диалогов, объединен-
ных явным образом сюжетно и неявным –
теоретически: «Теэтета», «Софиста» и «По-
литика». «Драматический подход» требует
вовлечения в интерпретацию на первый взгляд
второстепенных деталей сюжета на основе
понимания платоновских диалогов как драма-
тических (в буквальном смысле слова) фило-
софских произведений. Иными словами, все
то, что в литературоведении относится к спе-
цифическим художественным средствам вы-
ражения, рассматривается не как второсте-
пенный, необязательный фон идейно-содержа-
тельного наполнения диалогов, а как особый
способ выражения позиции автора, которая
сама по себе вовсе не обязательно является
однозначной, категоричной, недвусмысленной.

Сюжетная связь «Теэтета» с дилогией
«Софист» и «Политик» не лежит на поверхно-
сти. «Софист» и «Политик» объединены сквоз-
ной темой обсуждения трех связанных меж-
ду собой фигур – софиста, политика и фило-
софа (фигура философа осталась не обсуж-
дена, что породило среди исследователей ги-
потезу о том, что Платон не смог завершить
свой замысел [Протопопова 2013, 367]), а так-
же основными действующими лицами: Сокра-
том, Феодором и Чужеземцем из Элеи. Чет-
вертым собеседником в «Софисте» является
Теэтет, а в «Политике» Сократ-младший. «Те-
этет» же представляет собой нередкий у Пла-
тона пример «диалога в диалоге». В начале
беседу ведут Евклид и Терпсион, она проис-
ходит уже после казни Сократа. По просьбе
Терпсиона Евклид передает ему содержание
беседы Сократа с юным Теэтетом и Феодо-
ром. Ни в «Софисте», ни в «Политике» рамоч-
ный диалог между Евклитом и Терпсионом
не упоминается. Тем не менее окончание ди-
алога «Теэтет» и начало «Софиста» позволя-
ют увидеть сюжетную связь между этими
текстами. В конце «Теэтета» Сократ говорит,
обращаясь к Феодору: «Теперь же я должен
идти в царский портик по тому обвинению,



26

ЧУЖЕЗЕМЕЦ (ΞΈΝΟΣ): ОСМЫСЛЕНИЕ ДРУГОГО В ФИЛОСОФИИ

Logos et Рraxis. 2025. Т. 24. № 3

что написал на меня Мелет. Утром, Феодор,
мы опять здесь встретимся» [Платон 1993,
274]. «Софист» начинается со слов Феодора:
«Согласно с вчерашним договором, Сократ,
мы и сами пришли, как и следовало, да вот
и некоего чужеземца из Элеи родом с собой
ведем» [Платон 1993, 275].

Эта сюжетная связь, с которой можно
согласиться, указывает и на теоретическую
связь диалогов. «Теэтет» посвящен разобла-
чению сомнительного знания, носителем ко-
торого выступает юный Теэтет. Сократ, ис-
пользуя свой метод вопросов и ответов, су-
мел избавить Теэтета от эпистемологической
уверенности и тем самым подготовил его к ра-
боте над истинным знанием. Однако, как из-
вестно, Сократ знает, что сам ничего не знает.
Поэтому было бы странно быстро сменить
роль незнающего Сократа на всезнающего
Сократа-мудреца. Именно поэтому Сократ
уступает роль ведущего и одновременно но-
сителя подлинного знания другому собесед-
нику – Чужеземцу из Элеи [Протопопова 2013,
375]. Но почему именно чужеземцу? Может
быть потому, что он «свой среди чужих», бу-
дучи элейцем и «другом последователей Пар-
менида и Зенона» [Платон 1993, 275], в диа-
логе «Софист» подвергает критике тезис ве-
ликого элейца о несуществовании небытия, и
эта как бы внутренняя критика звучит убеди-
тельнее?

И. Протопопова предлагает свою версию
ответа. Во фрагменте, который был уже при-
веден («Некоего чужеземца из Элеи родом
с собою ведем, друга последователей Парме-
нида и Зенона, истинного философа») имеет
разночтение: «В некоторых рукописях вместо
«΄εταιρον» (друг) стоит «΄ετερον» (иной, дру-
гой)» [Протопопова 2013, 383]. Так, Чужезе-
мец из Элеи вовсе не друг последователей
Парменида и Зенона, а иной по отношению
к ним. Описание элейского Чужеземца (со-
бранное Р. Блонделл [Blondell 2002]) усилива-
ет этот образ инаковости: он не имеет имени,
социальных характеристик, он скитается как
бог и как настоящий философ [Протопопова
2013, 376–377]. Примечательно и то, что Со-
крат вопиющим образом нарушает этикет
в отношении элейца. Сначала он обменивает-
ся серией реплик с Феодотом о Чужеземце
так, будто тот отсутствует. Затем, обраща-

ясь к Чужеземцу, он также игнорирует нормы
речевого этикета и сразу приступает к делу:
«Так, Чужеземец, не откажи нам в первом
одолжении, о котором мы тебя попросим»
[Платон 1993, 276]. Все это свидетельствует
о крайней степени отчужденности Чужезем-
ца, и эта степень настолько крайняя, что зат-
руднительно отнести этого персонажа к дей-
ствующим лицам, а не к олицетворению ка-
кой-то идеи. Действительно, И. Протопопо-
ва делает вывод, что Чужеземец из Элеи –
это «персонификация Иного» и в этом каче-
стве он выступает как эйдос философа
(или как философ par exellance [Rowe 1995]).
То есть философ – чужой этому миру в це-
лом, он не встраивается в многочисленные оп-
позиции своего и чужого: он не свой и не чу-
жой. Получается, Чужеземец – символ фило-
софа как «чужого».

Потрясающая характеристика философа!
Но слишком не греческая, чтобы быть при-
нятой безоговорочно. Такая интерпретация
Чужеземца из Элеи слишком романтична:
философ как одиночка, «совершенно Иной»
всему миру – это скорее романтический ге-
рой, чем персонаж драмы Платона. При всей
трагичности положения философа в античной
Греции (чего стоит только трагедия Сократа),
классическая греческая культура, к которой
принадлежал Платон, все-таки сторонилась
идиотической позиции «совершенно Иного».
Даже иной должен быть как-то вовлечен
в коммуникацию. Его позиция скорее функци-
ональна, чем демонстративно этична, он –
не лютеровский герой, которой стоит на своем,
вопреки всему миру, и «не может иначе».

Попробуем еще раз обратиться к тексту.
В самом начале диалога «Софист» Сократ
четко выражает, что ему нужно от Чужезем-
ца: «Кем считали и как называли этих людей
[философов] обитатели его мест» [Платон
1993, 275]. Примечательно, что Сократа по-
чему-то интересует не личное мнение Чуже-
земца, а ведь Сократ обычно обращается
к конкретному человеку, имеет дело с его осо-
бенным мнением. Зачем это Сократу? Ответ
на этот вопрос можно найти в тех играх
сходств и различий, о которых речь шла выше.
Чужеземец, несмотря на свою инаковость,
все-таки до некоторой степени включен
в то сообщество, к которому относится и



Logos et Рraxis. 2025. Vol. 24. No. 3 27

Д.Р. Яворский. Гость Платона в социально-символических играх сходств и различий

Сократ: он – философ. Именно как «истинно-
го философа» его представляет Сократу Фе-
одор. И это означает, что Чужеземец уже от-
носится к сообществу «знающих», то есть тех,
кто даже при известном разномыслии вклю-
чен в философское интеллектуальное поле.
Однако именно эта включенность делала бы
мысли Чужеземца менее ценными, стереоти-
пизированными. До некоторой степени разго-
вор философов – это разговор философа с са-
мим собой. Сократ же ищет способы транс-
цендирования наличных форм мышления. Ему
нужен истинно другой, а не мнимо другой.
Именно поэтому Сократа интересует мнение
не самого Чужеземца из Элеи, которое до не-
которой степени предсказуемо, а мнение тех,
кто еще не вовлечен в сократовские философ-
ские практики, кто может донести иной ло-
гос. Соотвественно, Сократ как бы смещает
интерес от «своего чужого» (Чужеземцу)
к «чужому».

Здесь нужно приостановиться и осоз-
нать: сколь бы иным не был Чужеземец из
«Софиста», он все равно остается внутри мира
платоновской мысли. Значит, речь идет не о
«своем чужом», а о «чужом в себе». Чужезе-
мец все-таки авторский конструкт, а не реаль-
ный человек. Если он и является Другим, то
это не Другой как таковой, а дискурсивная си-
муляция Другого. При всей своей гениальнос-
ти Платон, как и всякий человек, остается
внутри горизонта своей мысли. Между тем ему
как философу нужен не воображаемый, а ре-
альный Другой. Как опознать реальность Дру-
гого, кроме как по сопротивлению, несогла-
сию. Так, тот смысл, который нами обнару-
жен в фигуре платоновского чужеземца, не мо-
жет быть реализован внутри мира платоновс-
ких диалогов, внутри мира платонизма и даже
внутри мира философии. Чужеземец, гость
реален только в силу своей внеположенности
в границах мира, которому повстречавшиеся
с ним принадлежат. Он необходим, чтобы мы
не возвращались в мир иллюзий, мир соб-
ственных фантазмов, в свою пещеру (неваж-
но, как понятую, по-платоновски, или по-гоб-
бсовски). Таким образом, философия и куль-
тура нуждаются в чужеземце как единствен-
ной связи с реальным, а значит, они нуждаются
и в практиках, где воспроизводится встреча с
«гостем».

Примером такой практики служит сокра-
тический диалог, который в качестве струк-
турно необходимой части предполагает нали-
чие Другого с его специфическими установ-
ками, картиной мира, ценностями. Основные
принципы сократического диалога предпола-
гают фигуру Другого как реального собесед-
ника [Макаров 2012, 122]. В этом смысле фи-
лософствование в целом – это собеседование
«гостей», то есть людей, которые друг другу
«чужеземцы», а философия – это практика
по соотнесению их позиций. Отсутствие фи-
гуры «гостя» означает прекращение философ-
ствования и смерть философии.

ПРИМЕЧАНИЯ

1 См. об этом подробнее: [Нейлз 2019].
2 Платон здесь опирается на традицию свое-

го народа, восходящую еще к гомеровским поэмам,
где «чужеземец» понимается как находящийся под
защитой Зевса: «Зевсу, молящих страннков всех по-
кровителю» (Ζες ξείνων ξένιος) (Одисс. 7:180-181)
и вместе с тем могущий быть его посланником:
«к нам Зевс посылает нищих и странников» (πρς
Δις ξεsνοί τε πτωχοί τε) (Одисс. 6:207-208) (везде пе-
ревод  В. Жуковского).

3 Выразительно и вдохновенно эту идею ис-
пользовал Ж. Лакан; см., например: [Лакан 2024,
355–396].

4 Здесь мы снова обращаемся к Лакану и его
концепту «точка пристежки» [Лакан 2024, 369].

5 См. об этом подробнее: [Марион 2019].
6 «Mental i llness of non-specific type»

[Oxford ... web].

СПИСОК ЛИТЕРАТУРЫ

Августин 2005 – Блж. Августин А. Исповедь. М.:
Даръ, 2005.

Бенвенист 1995 – Бенвенист Э. Словарь индоевро-
пейских социальных терминов. М.: Прогресс-
Универс, 1995.

Гомер 1967 – Гомер. Илиада. Одиссея. М.: Худож.
лит., 1967.

Гуссерль 2010 – Гуссерль Э. Картезианские меди-
тации. М.: Акад. проект, 2010.

Лакан 2024 – Лакан Ж. Написанное. М.: Ад Марги-
нем Пресс, 2024.

Макаров 2012 – Макаров А.И. Социализирующая
функция философских практик (на примере
метода сократического диалога) // Вестник Вол-



28

ЧУЖЕЗЕМЕЦ (ΞΈΝΟΣ): ОСМЫСЛЕНИЕ ДРУГОГО В ФИЛОСОФИИ

Logos et Рraxis. 2025. Т. 24. № 3

гоградского государственного университета.
Серия 7, Философия. 2012. № 3 (18). С. 121–125.

Марион 2019 – Марион Ж.-Л. Эго, или Наделен-
ный собой. М.: Группа Компаний РИПОЛ
классик, 2019.

Нейлз 2019 – Нейлз Д. Люди Платона. Просопогра-
фия Платона и других сократиков. М.: Греко-
латин. каб. Ю.А. Шичалина, 2019.

Платон 1993 – Платон. Собрание сочинений в 4 т.
Т. 2. М.: Мысль, 1993.

Протопопова 2013 – Протопопова И. Сократ и
тень (к драматической интерпретации «Со-
фиста») // Платоновский сборник : в 2 т. Т. 1.
2013. С. 367–404.

Светлов 2013 – Светлов Р.В. Элейский политик в ди-
алогах Платона // Мнемон. Исследования и
публикации по истории античного мира. 2013.
№ 13. С. 339–348.

Эпос о Гильгамеше 2006 – Эпос о Гильгамеше
(«О все видавшем»). СПб.: Наука, 2006.

Blondell 2002 – Blondell R. The Play of Character in
Plato’s Dialogues. Cambridge: Cambridge UP, 2002.

Oxford... web – Oxford English Dictionary // https://
www.oed.com/

Rosen 1983 – Rosen S. Plato’s Sophist: the Drama of Original
and Image. New Haven; London: Yale UP, 1983.

Rowe 1995 – Rowe C.J. Plato: Statesman. Warminster:
Aris and Phillips, 1995.

REFERENCES

Blessed Augustine A., 2005. Confession. Moscow,
Dar Publ.

Benvenist E., 1995. Dictionary of Indo-European
Social Terms. Moscow, Progress-Univers Publ.

Homer, 1967. Iliada. Odisseya. Moscow, Hudozh. lit.
Publ.

Husserl E., 2010. Cartesian Meditations. Moscow,
Akademicheskij proekt Publ.

Lakan J., 2024. Writings. Moscow, Ad Marginem
Press Publ.

Makarov A., 2012. Socializing Function of Philosophical
Practices (Example of the Socratic Dialog).
Vestnik Volgogradskogo gosudarstvennogo
universiteta. Seriya 7. Filosofiya, no. 3 (18),
pp. 121-125.

Marion J.-L., 2019. Ego, Or Endowed with the Self.
Moscow, Gruppa Kompanij RIPOL klassik
Publ.

Nails D., 2019. Plato’s People. Prosopography of Plato
and other Socratics. Moscow, Greko-latinskij
kabinet Yu.A. Shichalina Publ.

Plato, 1993. Works in 4 Vols. Vol. 2. Moscow,
Mysl Publ.

Protopopova I., 2013. Soсrates and Shadow (Toward
the Dramatic Interpretation of “Sophist”).
Platonovskij sbornik: v 2 t., vol. 1, pp. 367-404.

Svetlov R.V., 2013. The Eleian Politician in Plato’s
Dialogues.  Mnemon.  Issledovaniya i
publikacii po istorii antichnogo mira, no. 13,
pp. 339-348.

The Epic of Gilgamesh (“O Vsyo Vidavshem”), 2006.
Saint Petersburg, Nauka Publ.

Blondell 2002. The Play of Character in Plato’s
Dialogues. Cambridge, Cambridge UP.

Oxford English Dictionary. URL: https://
www.oed.com/

Rosen S., 1983. Plato’s Sophist: The Drama of Original
and Image. New Haven, London, Yale UP.

Rowe C.J., 1995. Plato: Statesman. Warminster, Aris
and Phillips.

Information About the Author

Dmitriy R. Javorskiy, Doctor of Sciences (Philosophy), Professor, Department of Philosophy
and Theory of Law, Volgograd State University, Prosp. Universitetsky, 100, 400062 Volgograd,
Russian Federation, d.r.yavorsky@yandex.ru, https://orcid.org/0000-0002-9198-4847

Информация об авторе

Дмитрий Ромуальдович Яворский, доктор философских наук, профессор кафедры филосо-
фии и теории права, Волгоградский государственный университет, просп. Университетский, 100, 400062
г. Волгоград, Российская Федерация, d.r.yavorsky@yandex.ru, https://orcid.org/0000-0002-9198-4847



Logos et Рraxis. 2025. Vol. 24. No. 3 29


Д

уш
ин

 О
.Э

., 
20

25
ЧУЖЕЗЕМЕЦ (ΞΈΝΟΣ): ОСМЫСЛЕНИЕ ДРУГОГО В ФИЛОСОФИИ



www.volsu.ru

DOI: https://doi.org/10.15688/lp.jvolsu.2025.3.4

UDC 172:159.923.2 Submitted: 05.08.2025
LBC 87.70 Accepted: 02.09.2025

STIGMATIZING OF THE OTHER
IN THE MEDIEVAL  WEST-EUROPEAN CULTURE

Oleg E. Dushin
Vaganova Ballet Academy, Saint Petersburg, Russian Federation

Abstract. The author of this article studies the Medieval Western European tradition of attitudes towards
the Other, concerning, in particular, various heretical doctrines and other religions that were stigmatized as infidels
(Jews and Muslims), describes some specific practices of their forced identifications, and also researches
the stigmatizing representatives of various forms of deviation and professional activities. The scholar stresses that
the formation of the image of the Other contributed to the affirmation of the status of the Western European
aristocracy and the development of the conception of “We.” At the same time, it is pointed out that the process
of social differentiation became a necessary moment in the formation of European statehood and was initiated
by the medieval universities’ schools. Plus, the Roman Catholic Church, as the author says, made its significant
contribution to the implementation of these social strategies, extremely demonizing the image of the Other. However,
the author draws attention to the fact that these positions, in a sense, were based on the works of ancient scholars
Aristotle and Hippocrates. It is remarked that these social projections were realized at the turn of the 12th and
13th centuries, when the Crusades began and popular heretical movements became widespread. In this regard,
the Church and the authorities, as noted in the article, aimed to create a strict disciplinary area in the Medieval West
European countries. As a result, the author emphasizes that the process of stigmatization of the Other was connected
with the long historical perspective of the formation of the mentality of Western European man with all national
characteristics and social differentiations. In conclusion, the article argues that the image of Imperium Christianum,
which united the medieval Catholic world, included noticeable differences and differentiations. However, in the face
of infidels, stigmatized as Others, these differences receded into the background. Besides, according to the author
of this research, the most important point was that the ability to work diligently and skillfully manage one’s own
household, as well as the habitus of social interaction, was perceived as a necessary foundation for the exercise
of property rights, whereas the lack of labor skills inherent in “uncivilized” peoples called into question the possibility
of exercising this right; that was the justification for the prospect of colonizing these peoples.

Key words: Other, stigmatizing, prudens, civilitas/urbanitas, Imperium Christianum.

Citation. Dushin O.E. Stigmatizing of the Other in the Medieval West-European Culture. Logos et Praxis,
2025, vol. 24, no. 3, pp. 29-34. (in Russian). DOI: https://doi.org/10.15688/lp.jvolsu.2025.3.4

УДК 172:159.923.2 Дата поступления статьи: 05.08.2025
ББК 87.70 Дата принятия статьи: 02.09.2025

СТИГМАТИЗАЦИЯ ДРУГОГО
В СРЕДНЕВЕКОВОЙ ЗАПАДНОЕВРОПЕЙСКОЙ КУЛЬТУРЕ

Олег Эрнестович Душин
Академия Русского балета им. А.Я. Вагановой, г. Санкт-Петербург, Российская Федерация

Аннотация. В данной статье рассматривается средневековая западноевропейская традиция отношения
к Другим, представляющим, в частности, различные еретические учения и иные религии, которые стигмати-
зировались как иноверцы (иудеи, мусульмане), описываются некоторые специфические практики их прину-
дительной идентификации, затрагивается стигматизация представителей различных форм девиации и про-
фессиональной деятельности. Автор отмечает, что формирование образа Другого способствовало утверж-
дению статуса западноевропейской аристократии и развитию концепта «Мы». При этом подчеркивается, что



30

ЧУЖЕЗЕМЕЦ (ΞΈΝΟΣ): ОСМЫСЛЕНИЕ ДРУГОГО В ФИЛОСОФИИ

Logos et Рraxis. 2025. Т. 24. № 3

процесс общественного размежевания стал необходимым моментом становления европейской государ-
ственности и инициировался университетскими школами. Причем, как указывает автор исследования, Рим-
ско-католическая Церковь внесла свою весомую лепту в реализацию этих социальных стратегий, крайне
демонизируя образ Другого. Однако обращается внимание на то, что в основании этих позиций лежали
работы Аристотеля и Гиппократа. В средневековой Западной Европе эти социальные проекции оказались
востребованы на рубеже XII–XIII вв., когда начались Крестовые походы и широко распространились народ-
ные еретические движения. В этой связи Церковь и власть, как отмечается в статье, устремились к созданию
строгого дисциплинарного пространства. Автор подчеркивает, что именно в такой перспективе складывался
менталитет человека Запада со всеми его национальными особенностями и общественными дифференциа-
циями. В выводе утверждается, что образ Imperium Christianum, объединявший средневековый католический
мир, включал заметные различия и дифференциации. При этом перед лицом иноверцев, стигматизируемых
в качестве Других, эти различия отступали на второй план. Однако самое главное, как считает автор данного
исследования, заключается в том, что способности прилежно трудиться и умело вести свое хозяйство,
навыки социального взаимодействия воспринимались как необходимые основания для реализации права
собственности, тогда как отсутствие навыков к труду, присущие «нецивилизованным» народам, ставили под
сомнение возможность осуществления данного права, чем оправдывалась перспектива колонизации этих
народов.

Ключевые слова: Другой, стигматизация, prudens, civilitas / urbanitas, Imperium Christianum.

Цитирование. Душин О. Э. Стигматизация Другого в средневековой западноевропейской культуре
// Logos et Praxis. – 2025. – Т. 24, № 3. – С. 29–34. – DOI: https://doi.org/10.15688/lp.jvolsu.2025.3.4

Обращение к западноевропейскому
Средневековью в связи со стигматизацией
Другого, прежде всего, в качестве предста-
вителя инославных религиозных вероучений
представляет актуальный научный интерес.
Во-первых, поскольку само Средневековье яв-
ляет собой нечто иное по отношению к совре-
менности. Во-вторых, сложившаяся во второй
половине XX в. концепция понимания данной
эпохи в качестве «долгого Средневековья»
(Жак Ле Гофф, Норберт Элиас), то есть как
длительного процесса исторического развития
от Каролингов и становления раннесредневе-
ковой городской культуры до машинной рево-
люции середины XIX в., демонстрирует осо-
бую перспективу формирования цивилизации
современного Запада. В-третьих, для россий-
ского исследователя в этой связи возникает
сложная задача, обусловленная тем, что, с од-
ной стороны, Россия является составной час-
тью обширного и разнородного пространства
европейской культуры, с другой стороны, наша
страна имеет некоторую специфику в силу ее
географического местоположения, и потому
что она напрямую включилась в европейские
социально-экономические и политические про-
цессы позже, чем другие государства. В этом

смысле Россия, пользуясь гегелевской систе-
мой понятий, предстает в роли «своего ино-
го». Только это не является исключительной
характеристикой русской ментальности, дру-
гие народы также имеют свои особенности
развития, даже страны «ядра» западноевро-
пейского мира (Великобритания, Германия,
Италия, Франция) заметно различаются меж-
ду собой в отношении политических укладов
и национальных менталитетов.

В конечном счете необходимо учитывать
наличие не только универсального горизонта
социально-гуманитарных исследований, хо-
тя и придерживаться стратегии выявления ис-
торических особенностей и различий нацио-
нальных культур. В данном контексте практи-
ка стигматизации Другого в западноевропейс-
ком Средневековье включала в себя не толь-
ко представителей иноверцев (иудеев, мусуль-
ман, а также православных и еретиков), но за-
давалась и соответствующими национальны-
ми, географическими, климатическими и соци-
альными различиями. В частности, стигмати-
зации в качестве Других со стороны Римско-
католической церкви и светской власти подвер-
гались прокаженные, проститутки, люди с не-
традиционной сексуальной ориентацией *, пред-

* Международное общественное движение ЛГБТ и его структурные подразделения включены в Пере-
чень организаций и физических лиц, в отношении которых имеются сведения об их причастности к экстре-
мистской деятельности или терроризму. Деятельность данных организаций запрещена на территории Рос-
сийской Федерации.



Logos et Рraxis. 2025. Vol. 24. No. 3 31

О.Э. Душин. Стигматизация другого в средневековой западноевропейской культуре

ставители различных профессий, а также от-
дельные европейские народы и крестьяне. Так,
Жак Ле Гофф указывает на то, что на средне-
вековом Западе существовал не только список
«запрещенных профессий» (negotia illicita), но
многие виды трудовой деятельности рассмат-
ривались как «презренные занятия» и «постыд-
ные промыслы» (vilia officia, artes indecorae).
Следуя французскому медиевисту, по тем или
иным причинам к ним относились такие про-
фессиональные группы как трактирщики, мяс-
ники, торговцы требухой, кондитеры, мельни-
ки, жонглеры и комедианты, врачи, нотариусы,
купцы, ткачи, шорники и сапожники, портные и
парфюмеры, красильщики, садовники, худож-
ники, рыбаки, цирюльники, солдаты, таможен-
ники, менялы и другие [Ле Гофф 2000, 64]. По-
нятно, что некоторые занятия были связаны
с нарушением определенных религиозных табу,
поэтому они попали в данный список, однако за д-
ругими явно скрывались конкретные экономи-
ческие интересы, за которые они подвергались
соответствующей обструкции.

Исследовательница из Лейденского уни-
верситета Клэр Вида, автор книги «Свои и чу-
жие. Этнические стереотипы в средневековой
Европе. 950–1250 гг.», опубликованной
в 2024 г. в переводе на русский язык, отмеча-
ет, что Другой был «необходимым зеркалом,
чтобы заявить о своих правах на физическое,
умственное и духовное господство аристок-
ратии Западной Европы» [Вида 2024, 263].
Таким образом, указанная политическая стра-
тегия сыграла принципиально важную роль
в процессах социально-экономического разви-
тия цивилизации Запада, в реализации и ут-
верждении принципов общественной диффе-
ренциации и соответствующих норм поведе-
ния, в формировании общих постулатов миро-
воззрения и господствующих установок мо-
рали. В этом контексте исследователи отме-
чают, что «именно через “изобретение других”
и их преследование христианское общество оп-
ределяет себя» [Байдуж, Медведева 2022, 112].

Представление Другого как чужака, ко-
торое подразумевает процесс размежевания,
установления дифференциации и определения
существенных различий, предстает как необ-
ходимое условие осмысления и утверждения
себя, выявления собственной идентичности.
Причем такого рода стратегии были харак-

терны не только для религиозной жизни сред-
невековой Европы, но постепенно распростра-
нялись на сферу экономических отношений
и в конечном счете охватили весь спектр дис-
позиций чужеродности. Тем самым посред-
ством стигматизации Другого формировались
единство и тождественность «Мы». Как от-
мечает, автор монографии «Образ Другого:
мусульмане в хрониках крестовых походов»,
российская исследовательница С.И. Лучицкая:
«Чтобы возникло чувство “Мы”, должны быть
“Другие”» [Лучицкая 2001, 6].

В свою очередь, Клэр Вида подчерки-
вает, что перспективы формирования образов
Других в Западной Европе были связаны
с «политическим конструированием нацио-
нальных государств», с процессами центра-
лизации средневековых монархий и заметным
расширением влияния Церкви. Причем рито-
рика стигматизации Других приобрела интел-
лектуальное определение и развитие в сред-
невековой системе университетского образо-
вания, в схоластических школах, а затем транс-
лировалась в государственную систему, фор-
мировавшуюся вместе с развитием класса чи-
новников, обучавшихся на факультетах права.
В этом смысле утверждение государственной
системы права и законности строилось на при-
вилегиях образованных людей, социальный
статус которых задавался приоритетом зна-
ний [Ле Гофф 2000, 109–134]. Примечатель-
но, что деление на нации легло «в основу па-
рижской университетской корпорации» (галль-
скую, английскую, которая в связи с развити-
ем Оксфордского и Кембриджского универ-
ситетов утратила свое былое значение и была
заменена на германскую, пикардийскую и нор-
маннскую) [Суворов 2012, 43]. Как указывает
Клэр Вида, «образы других и себя, представля-
ющие различные уровни рациональности и силы,
добродетели и порока, поддерживали формы
подчинения через голос религиозного и научно-
го авторитета» [Вида 2024, 33].

Указанная позиция утверждалась и под-
держивалась католической Церковью, которая
таким образом оправдывала исключительную
истинность своего вероучения. Причастность
к Церкви обеспечивала простым верующими
юридические права и общественное призна-
ние, тогда как оказаться вне церковной жизни
означало стать в числе Других, что вело к ут-



32

ЧУЖЕЗЕМЕЦ (ΞΈΝΟΣ): ОСМЫСЛЕНИЕ ДРУГОГО В ФИЛОСОФИИ

Logos et Рraxis. 2025. Т. 24. № 3

рате социального статуса и соответствующих
жизненных возможностей, вплоть до изъятия
собственности и даже смертной казни в от-
ношении упорствующих еретиков [Устинова
2009, 47]. Напротив, за верными сынами Цер-
кви, которые были ревностно преданы ей, зак-
реплялось право на экспансию и захват чу-
жих земель, принадлежавших еретикам.
В свою очередь, религиозные особенности
других народов и отдельных общественных
групп в качестве верующих иных религий при-
обретали характер существенных характери-
стик, но при этом иноверцы (иудеи, мусуль-
мане, христианские еретики) воспринимались
как самые чудовищные существа, как слуги
Дьявола, являвшихся предвестниками торже-
ства Апокалипсиса. В этой перспективе осо-
бенно опасным и непроницаемым для пони-
мания представлялось тело чужака, которое
в рамках различных средневековых изобра-
жений ассоциировалось с черным цветом
кожи, олицетворявшим «тьму, царствовавшую
в душе» [Майзульс 2023, 9].

Каталогизация всех этнических добро-
детелей и пороков такого рода Других стала
предметом деятельности испанских монахов
еще в X веке. Однако в основе этой проекции
лежали работы представителей античной куль-
туры Аристотеля и Гиппократа, которые от-
стаивали идею наличия принципиальных раз-
личий между народами (греками и варвара-
ми) в силу влияния окружающей среды, есте-
ственных климатических и природных усло-
вий их жизни. Речь идет о работе Аристотеля
«Политика», переведенной на латинский язык
около 1260 г. Вильгельмом из Мербеке, и трак-
тате Гиппократа «О воздухах, водах и мест-
ностях», переведенном в конце XII в. и полу-
чившим довольно широкое распространение
в Западной Европе.

Гиппократ прямо заявлял, что государ-
ственное устройство и нравы людей «отража-
ют природу страны». Как античный ученый
он считал, что там, где климат умеренный
(что относилось к Греции, а в Средние века
речь шла прежде всего о Франции), там и нра-
вы людей были более адекватны, тогда как
в южных странах люди были изнеженными,
а на Севере, напротив, слишком яростными.
Причем умеренность и рациональность обес-
печивали ее носителям право на власть, счи-

талось, что порабощенные народы не способ-
ны правильно поступать, поэтому они нуж-
даются в руководителе, который будет ими
управлять, но он будет придерживаться
«общего блага» и учитывать интересы по-
рабощенных наций. В итоге, напрямую оп-
равдывались возможности колонизации и
завоевания других народов [Гиппократ
1936]. Примечательно, что данная позиция
античного автора получила свое продолже-
ние и развитие в западноевропейском Сред-
невековье.

Стратегия стигматизации иноверцев
и представителей различного рода форм де-
виации приобрела особое значение на рубе-
же XII–XIII вв. вместе с организацией и
осуществлением Крестовых походов. Имен-
но тогда возникли образы сарацина как глав-
ного внешнего врага христианского мира и
иудея как скрытого внутреннего врага. Со-
гласно решениям IV Латеранского собора
1215 г., для них вводились специальные иден-
тификационные знаки [Майзульс 2023, 19].
Однако в этот период Церковь также стол-
кнулась с широкими народными еретичес-
кими движениями, охватившими многие го-
рода и целые регионы. Для преодоления та-
кого рода ситуации потребовались различ-
ные проекции общественной дифференциа-
ции и контроля сознания верующих. В част-
ности, в рамках IV Латеранского собора
всем верующим было предписано обяза-
тельно исповедоваться каждый год. Все это
было направлено на формирование особого
дисциплинарного пространства средневеко-
вой Европы.

Клэр Вида, описывая портрет средневе-
кового западноевропейского человека, отме-
чает, что «латинизированный мужчина мог
олицетворять мужскую самодисциплину, ра-
циональность и учтивость». По сути, он яв-
лял собой главные мужские добродетели.
В свою очередь, образы «мусульман, южан,
евреев, славян, ирландцев, скандинавов, языч-
ников, женщин, деревенщин и еретиков» фран-
цузские и английские историки, работавшие
как при монастырях, так и при монарших дво-
рах, ассоциировали как бы с женскими чер-
тами: «слабостью, неразумностью, хитрос-
тью, отсутствием дисциплины и сельским
характером» [Вида 2024, 37].



Logos et Рraxis. 2025. Vol. 24. No. 3 33

О.Э. Душин. Стигматизация другого в средневековой западноевропейской культуре

Такого рода диспозиция человека латин-
ского Запада, как подчеркивает К. Вида, свя-
зывалась с древнегреческой prudens (благо-
разумием) и с римской civilitas / urbanitas, ко-
торые подразумевали городского жителя, спо-
собного к общественно-политической жизни,
что и у эллинов, и у римлян воспринималось
как важнейшая характеристика «цивилизован-
ности». При этом им противопоставлялись
barbaricus, – дикие, жестокие и коварные люди,
не ведающие закона и политических норм го-
сударственного устройства. В Средние века
это были люди, проживавшие на окраинах ци-
вилизованного мира в Ирландии, Шотландии,
Скандинавии и в славянских странах. Отчас-
ти также это распространялось на дифферен-
циацию статуса аристократов и крестьян [Ви-
да 2024, 218–224].

Центром средневековой Европы стала
Франция, которая, начиная с эпохи Каролин-
гов, обрела пальму первенства среди других
государств, а Париж еще со времен Петра
Абеляра перенял от Афин статус интеллекту-
альной столицы [Rashdall 1936, 1, 63]. Фран-
цузы являлись эталоном «цивилизованности»,
ибо они были первыми в науках, им была при-
суща строгая рациональность и соответству-
ющая дисциплина [Вида 2024, 291]. Как ис-
тинно христианскому народу им приписыва-
лась особая миссия на Земле. Англия также
воспринималась в качестве благословенной
страны и места подлинной цивилизации, анг-
лийская нация ассоциировалась с урбанисти-
ческой изысканностью в культуре и с богат-
ством природы – с обширными пастбищами,
с плодородными почвами, с запасами желез-
ной руды. Считалось, что англичане – это
веселые, остроумные, щедрые и красноре-
чивые люди, что их характер соответство-
вал богатствам их Родины [Вида 2024, 244].
Особые диспозиции франков, англосаксов и
вестготов в средневековом мире задава-
лись, согласно их убеждениям, уникальным
союзом с Богом, тогда как, например, нем-
цы характеризовались иррациональностью в
поведении, что проявлялось в жестокости,
в неумеренности в еде и в чрезмерном упот-
реблении алкоголя.

В итоге образ Imperium Christianum,
объединивший весь средневековый католи-
ческий мир, на самом деле нес в себе дос-

таточно заметные и культивируемые разли-
чия и дифференциации. Однако перед лицом
иноверцев, стигматизируемых в качестве
Других, эти различия отступали на второй
план. Кроме того, рациональность и здра-
вость в поведении, умение вести хозяйство
и прилежно трудиться, законопослушность
и навыки социального взаимодействия вос-
принимались как необходимые основания
для реализации права собственности.
В свою очередь, иррациональность, жесто-
кость, отсутствие куртуазности и навыков
к труду, присущие «нецивилизованным» на-
родам, отрицали возможность осуществле-
ния данного права, но этим оправдывалась
перспектива их колонизации.

СПИСОК ЛИТЕРАТУРЫ

Байдуж, Медведева 2022 – Байдуж Д.В., Медве-
дева В.О. Образ Другого: отличительный
знак евреев в средневековой Германии
(XIII–XVI вв.) // Вестник Тюменского госу-
дарственного университета. Гуманитарные
исследования. Humanitates. 2022. Т. 8,
№ 4 (32). С. 110–133.

Гиппократ 1936 – Гиппократ. О воздухах, водах
и местностях // Гиппократ. Избранные кни-
ги. М.: Гос. изд-во биол. и мед. лит., 1936.
С. 275–306.

Вида 2024 – Вида К. Свои и чужие. Этнические сте-
реотипы в средневековой Европе. 950–1250 гг.
СПб.: Библиороссика, 2024.

Ле Гофф 2000 – Ле Гофф Ж. Другое Средневеко-
вье: время, труд и культура Запада. Екатерин-
бург: Изд-во Урал. ун-та, 2000.

Лучицкая 2001 – Лучицкая С.И. Образ Другого: му-
сульмане в хрониках крестовых походов. СПб.:
Алетейя, 2001.

Майзульс 2023 – Майзульс М. Воображаемый враг:
Иноверцы в средневековой иконографии. М.:
Альпина нон-фикшн, 2023.

Суворов 2012 – Суворов Н.С. Средневековые уни-
верситеты. М.: ЛИБРОКОМ, 2012.

Устинова 2009 – Устинова А.А. IV Латеранский
собор 1215 года и программа борьбы с аль-
бигойской ересью // Известия Российско-
го государственного педагогического уни-
верситета им. А.И. Герцена. 2009. № 111.
С. 45–50.

Rashdall 1936 – Rashdall H. The Universities of
Europe in the Middle Ages. Oxford: Clarendon
Press, 1936.



34

ЧУЖЕЗЕМЕЦ (ΞΈΝΟΣ): ОСМЫСЛЕНИЕ ДРУГОГО В ФИЛОСОФИИ

Logos et Рraxis. 2025. Т. 24. № 3

REFERENCES

Bajduzh D.V., Medvedeva V.O., 2022. The Image of the
Other: Distinctive Mark of Jews in Medieval
Germany (The 13th – 16th Centuries). Vestnik
Tyumenskogo gosudarstvennogo universiteta,
Humanitates, vol. 8, no. 4 (32), pp. 110-133.

Hippocrates, 1936. On Airs, Waters, and Localities.
Hippocrates. Selected books. Moscow, Gos.
izd-vo biol. i med. literatury, pp. 275-306.

Weeda C., 2024. Ours and Theirs. Ethnic Stereotypes
in Medieval Europe, 950–1250 .  Saint
Petersburg, Bibliorossika Publ.

Le Goff J., 2000. The Other of Middle Ages: Time, Labor
and Culture of the West. Yekaterinburg, Izd-vo
Ural. un-ta.

Information About the Author

Oleg E. Dushin, Doctor of Sciences (Philosophy), Professor, Department of Philosophy, History
and Theory of Art, Vaganova Ballet Academy, Zodchego Rossi St, 2, 191023 Saint Petersburg, Russian
Federation, odushin@mail.ru, https://orcid.org/0000-0001-8770-9036

Информация об авторе

Олег Эрнестович Душин, доктор философских наук, профессор кафедры философии, исто-
рии и теории искусства, Академия Русского балета им. А.Я. Вагановой, ул. Зодчего Росси, 2, 191023
г. Санкт-Петербург, Российская Федерация, odushin@mail.ru, https://orcid.org/0000-0001-8770-9036

Luchickaya S.I., 2001. The Image of Other: Muslims
and Chronic of Crusades. Saint Petersburg,
Aletheia Publ.

Majzuls M, 2023. The Imaginary Enemy: Infidels in
Medieval Iconography. Moscow, Alpina non-
fikshn Publ.

Suvorov N.S., 2012. The Medieval Universities.
Moscow, LIBROKOM.

Ustinova A.A., 2019. The 4 th Lateran Council
(1215) and the Program of Struggle with
Albigensian Heresy. Izvestiya Rossijskogo
gosudarst v ennogo  pe dagogi c he sk ogo
universiteta im. A.I . Gercena ,  no. 111,
pp. 45-50.

Rashdall H. The Universities of Europe in the Middle
Ages. Oxford, Clarendon Press, 1936.



Logos et Рraxis. 2025. Vol. 24. No. 3 35


Н

ер
ет

ин
а С

.С
., 2

02
5

ЧУЖЕЗЕМЕЦ (ΞΈΝΟΣ): ОСМЫСЛЕНИЕ ДРУГОГО В ФИЛОСОФИИ



www.volsu.ru

DOI: https://doi.org/10.15688/lp.jvolsu.2025.3.5

UDC 1(091):27-87 Submitted: 15.08.2025
LBC 87.3(0)43-342.3 Accepted: 02.09.2025

ALIEN IN THE PHILOSOPHY OF NICHOLAS OF CUSA

Svetlana S. Neretina
Institute of Philosophy of the Russian Academy of Sciences, Moscow, Russian Federation

Abstract. The main objective of the article is to reveal the concept of the Non-Other in the philosophy
of Nicholas of Cusa and to show his method of working with definitions that allow us to understand the foundations
that make a thing a thing with a paradoxical internal opposition. Unlike God, who, as the cause of all creation, is self-
identical and does not oppose anything, and therefore is the Non-Other, any created thing is both the other
and the non-other. Like God, it is the non-other when taken in itself and the other when considered in relation
to another thing. The term “non-other” is not a defined term, and this is what made it attractive to Nicholas of Cusa:
it is through its obscurity that something one is incomprehensibly seen, something that is neither substance nor
being nor unity nor even a name, because this vaguely seen thing is before name, before being, even before
nothing; it has only the possibility of being, because the creation that is now incomprehensibly perceives the Non-
Other. This possibility of being before being and before nothing can only be attributed to God, whom Nicholas
of Cusa defines through possible being (possest) as “actually infinite power,” an a priori principle that permeates
each and every thing. In this sense, the non-other is God, and a saint, and a thinker, and a righteous man, and all
other things that can be named with the negation “not,” taken by themselves. Nicholas of Cusa introduces a “clear
and convenient method” of research – a special kind of schematism (scheme – shape, form, expression) – to discover
the connection between the mental and the sensual. Such a scheme is the formula “not other than,” which not only
defines a thing but also reveals the direction of thought or the way in which things are compared.

Key words: thing, Other, Non-Other, definition, direction, scheme, possible, being.

Citation. Neretina S.S. Alien in the Philosophy of Nicholas of Cusa. Logos et Praxis, 2025, vol. 24, no. 3,
pp. 35-45. (in Russian). DOI: https://doi.org/10.15688/lp.jvolsu.2025.3.5

УДК 1(091):27-87 Дата поступления статьи: 15.08.2025
ББК 87.3(0)43-342.3 Дата принятия статьи: 02.09.2025

ИНОЙ В ФИЛОСОФИИ НИКОЛАЯ КУЗАНСКОГО

Светлана Сергеевна Неретина
Институт философии РАН, г. Москва, Российская Федерация

Аннотация. Основная задача статьи – раскрыть концепт Неиного в философии Николая Кузанского,
показать его метод работы с определениями, позволяющими понять основания, делающие вещь вещью
с парадоксальным внутренним противостоянием. В отличие от Бога, который как причина всего сотворен-
ного есть самотождественное, ничему не противостоящее, а потому Неиное, любая тварная вещь есть иное
и неиное. Она, как и Бог, неиное, если взята сама по себе, и иное, если рассматривается относительно другой
вещи. Термин «не-иное» не определенный термин, этим он оказался привлекательным для Николая Кузанс-
кого: именно через его неясность непостижимым видится нечто одно, не являющееся ни субстанцией, ни
сущим, ни единым, даже не именем, потому что это смутно видимое прежде имени, бытия, даже прежде
ничто; оно обладает лишь возможностью быть, поскольку то создание, что есть сейчас, непостижимо усмат-
ривает Неиное. Эта возможность бытия до бытия и до ничто может быть присуща только Богу, которого
Кузанец и определяет через возможностное бытие (possest), как«актуально бесконечную мощь», априор-
ное начало, пронизывающее любую вещь. В этом смысле неиное – и Бог, и святой, и мыслитель, и праведник,
и все иное, что можно поименовать с отрицанием «не», взятое само по себе. Кузанец вводит «ясный и удоб-
ный метод» изыскания – особого рода схематизм (где схема – облик, форма, выражение), для обнаружения



36

ЧУЖЕЗЕМЕЦ (ΞΈΝΟΣ): ОСМЫСЛЕНИЕ ДРУГОГО В ФИЛОСОФИИ

Logos et Рraxis. 2025. Т. 24. № 3

связи ментального с чувственным. Такой схемой является формула «не иное как», не только определяющая
вещь, но и обнаруживающая направление мысли или способ сопоставления вещей.

Ключевые слова: вещь, Иное, Не-Иное, определение, направление, схема, возможное, бытие.

Цитирование. Неретина С. С.  Иной в философии Николая Кузанского // Logos et Praxis. – 2025. – Т. 24,
№ 3. – С. 35–45. – DOI: https://doi.org/10.15688/lp.jvolsu.2025.3.5

Видение Иного
в «Менинах» Веласкеса

Средневековье как формально-содержа-
тельное понятие реально началось с момен-
та, когда начали не только представлять хри-
стианство как учение и терминологически
сближать античный и иудаистский взгляды
на мир, превращая и создавая новый, читав-
шийся как палимпсест.

В «Менинах» (1656) Д. Веласкеса девоч-
ка-принцесса со своими фрейлинами-менина-
ми, собаками, охранником, карликами и даже
самим художником перед мольбертом с кис-
тью в руках смотрят на что-то «за» карти-
ной. В зеркале в глубине картины смутные си-
луэты матери и отца девочки – королевы и ко-
роля Испании. Поразительный эффект. Видит
ли нас королевская чета? Кого видит девочка –
их ли перед нами, нас ли за ними или что-то
еще? Плоскость картины делит пополам про-
странство: часть перед нами, другое позади, –
и мы подозреваем, что в зеркале отражается
не вся его глубина. Фуко написал: «Он фикси-
рует взглядом невидимую точку, которую,
однако, мы, зрители, легко можем локализо-
вать, так как эта точка – мы сами: наше тело,
наши глаза» [Фуко 1977, 46]. Можно понять
и так, но, повторю, не очевидно, что персона-
жи не смотрят на что-то помимо нас, ибо
«изображение должно выходить из рамы» [Фуко
1977, 51]. Не исключено, что художник может
сквозь них или помимо них видеть что-то иное.

Не стали же король с королевой некими
размытыми сущностямипотому, что представ-
лены в мутном стекле зеркала? Не исключе-
но, что не они в поле зрения художника, знав-
шего иные художественные традиции, но и Тот,
чьими помазанниками они являются, – а Он
неведом, Он такой Иной, больше которого
нельзя помыслить: напряженность поз персо-
нажей позволяет продумать и такое видение.

Пример с «Менинами» Веласкеса оче-
видно показывает историю как палимпсест,

когда несмотря на все изменения значений
речи, политики, культуры, странно и неожидан-
но вдруг проступает иное.

В Средневековье этим занимались
вплотную, сначала не различая термины
«иное» и «другое». Августин Блаженный
в трактате «О диалектике» писал о неясном,
сопровождающем нас в обыденной жизни:
о неясности значения слов, произношения
и расстановки акцентов, видения пути – «из-
за плотности тумана», например, неясности
разумения и выбора [Августин 2018, 482, 489–
491]. Размышление Августина дает огромный
заряд мысли, включая способность вообра-
жения и способность логического рассужде-
ния. Непонимающие и не поймут, считает он,
останутся во мраке, в obscuritas, в слепоте.
Но тот, кто постигнет смысл слов, сможет об-
наружить контексты, в которых эти слова смо-
гут быть применимы, став ясными и не утра-
тив прочих значений, которые будут исполь-
зованы в иных контекстах. «Разве ты не ви-
дишь, что после того, как раздвинутся обла-
ка мрака, выступит то многодорожье, о чем
выше было сказано? Возьмем, например, имя
“великий”», которое «вместе с тем и стопа
хорея, и Помпей, и Вергилий, и столбняк не-
радения». Это имя как таковое нельзя по-
нять на основании одного лишь его определе-
ния [Августин 2018, 484]. Его смысл один,
когда оно характеризует Помпея, и другой
относительно количества собственных звуков.

 Августин, сказав о необходимости упот-
ребления слова в контексте, меняет термин
ambiguitas (неясность, или двусмысленность)
нa aequivocatio – двуосмысленность, при ко-
торой сохраняются и слово, и все его разные
значения. Острие взгляда не то же, что ост-
рие меча.

Слово – это Бог. На это абсолютное тож-
дество, как правило, мало обращается внима-
ния, ибо «слово тянет мыслящего не к раз-
ным понятиям», как следовало бы, «а влечет
к очевидному» [Августин 2018, 485], хотя нео-



Logos et Рraxis. 2025. Vol. 24. No. 3 37

С.С. Неретина. Иной в философии Николая Кузанского

чевидное содержится в любом слове. Может
показаться, что слова произносятся ради слов,
ради познания того, что словами опознается,
ради того, чему они служат одеждой. О том,
что неясность производится самими вещами,
которые обозначаются этим словом, не дума-
ется. Когда говорят фразу «Многие писали
размером дактиля, как Туллий», то вовсе нео-
чевидно, что здесь имеется в виду: «Приве-
ден ли “Туллий” как пример стопы дактиля или
как пример поэта, пользующегося дактилем,
из чего первое принимают на основании ис-
кусства, а второе по обычаю речи» [Авгу-
стин 2018, 488].

Контекст, в котором слова приобрета-
ют смысл, но который принадлежит не им,
а использующему их субъекту, сотворен им
на основании искусства, что вообще харак-
теризует творение. Это странная двойствен-
ность: разные природы образуют нечто одно.
Над этим размышлял Боэций, желавший по-
стичь как смешиваются две природы. По свой-
ству природы смешение невозможно. Нечто
неслиянное и нераздельное может возникнуть
только при соучастии природы и искусства.
Корона как корона образуется при сочетании
камня и металла; их можно отделить, и тогда
и камни, и металл станут тоже собой, но не
короной, а иными относительно короны. Одни
и те же действия, совершаемые разными
людьми с разным умением, имеют разный
эффект, как, например, один из правящих
квадригами, «которые нужно направлять и по-
ворачивать», делает это искуснее другого
[Boetii 1934, 116]. Боэций связывает с искус-
ством неопределимую способность мастеров-
ремесленников, в результате чего появляют-
ся неожиданные вещи. Его анализ соедине-
ния разнородного объясняет саму внезапность
появления нового, которое всегда иное, ибо
другое – лишь видоизменение старого. Боэ-
ций провел жесткое отличие иного от друго-
го. Иное – это то, что создано или сотворено,
оно отличается по виду, как, например, чело-
век от лошади, а другое – то, что разделено
случайно: одингуляет, а другой лежит; но и тот,
и другой – человек. Лежащий может гулять в
возможности. Мысль о силе возможности
(potentia), которая может не проявиться и
нечто может не появиться, поразила Боэция.
«Яйцо – животное и не животное: оно не явля-

ется в действительности животным до тех
пор, пока оно яйцо и не находится в процессе
оживления и становления животным; точнее,
оно является животным только в возможнос-
ти: оно может сделаться животным, когда
оживет и примет его вид и форму» [Boetii 1847,
col. 118]. Именно в ней «спят» инаковость и
другость. Инаковость требует усилия твор-
ца, искусства, приобретающего форму при-
родности. Это – предвосхищение возможно-
стного бытия (posse-esse) Николая Кузанс-
кого, отличающегося от всего иного. Пути
мысли не знают времени.

У Ансельма Кентерберийского Аliquid –
такое Иное Бога 1 – тоже является, обнару-
живает не свое бытие, не себя, а себя-через-
существование любого этого, не случайно
другое имя его трактата «Прослогион» –
«О существовании Бога» (в оригинале De
existentia Dei). И оно открывается благодаря
художнику, который рисовал картину, то есть
через искусство. Его Иное показывает себя
не тогда, когда картина в уме (в возможнос-
ти), а когда она написана полностью. «Нас
влечет к очевидному», хотя речь о неочевид-
ном – о том, что больше: Ансельм, как и Бо-
эций, считал Августина своим наставником.

Веласкес, уже по-новому писавший, пре-
красно понимал это влечение к неочевидному
через очевидное. Так, совсем неочевидно, что
отраженное в зеркале – в «тусклом стекле,
гадательно», как сказал апостол Павел (Пер-
вое послание к Коринфянам 13:12) – есть
именно то, на что направлены взгляды прин-
цессы, ее фрейлин и художника. Это то иное,
чего мы не знаем. Более того, скорее всего
в этой новоевропейской картине выражена
тоска об утраченном средневековом допуске
Иного: Иного лица, образа, невидимого и не-
ведомого.

Мышление Аристотелем

То, что Слово имеет сакральный харак-
тер, было известно издревле, хотя именно
в Новом Завете это было сказано однознач-
но: «Вначале было Слово, и Слово было
у Бога, и Слово было Бог». Но читая Гоме-
ра, понимаешь, что язык через него говорит
не только то, что звучит, но и то беззвучное, то
событие, до которого мы жаждем дотянуться.



38

ЧУЖЕЗЕМЕЦ (ΞΈΝΟΣ): ОСМЫСЛЕНИЕ ДРУГОГО В ФИЛОСОФИИ

Logos et Рraxis. 2025. Т. 24. № 3

В чтении мы впервые сталкиваемся с такой
жизнью, где все иное, не обязательно с чело-
веком, мыслителем, праведником. Оно нас
захватывает, продолжая в нас жить, даже если
мы не вполне опознали его, даже если это –
обломки того, чего мы уже не знаем. Обра-
тившему внимание на эти «обломки» В.Э. Айра-
петяну, как рассказывает В.В. Бибихин, «ни-
как не удавалось направить слушателей»,
которые пытались определить направление,
в котором тот работал, «на неширокую кру-
тую тропу “иного”» [Бибихин web].

Если учесть, как поминает Айрапетян,
что иной – это сам иной, то что же удивлять-
ся удивлению Августина, как он сообщал в са-
мом начале «Исповедей», обнаружившего
в себе иного, то есть Бога, и остолбеневшего
от вопроса о самом себе: кто он? Хотя не зна-
ет он не только, кто он и откуда к нему придет
Бог, он не знает, откуда он сам пришел в эту
«мертвую жизнь или живую смерть» [Авгус-
тин 1991, 8]. Речь здесь не о тождестве смерти
и жизни, как написано в примечании к этому
фрагменту, но о собственном происхождении:
из материнского ли он лона или из божествен-
ных кущ? Он обнаружил в себе иного, как в свое
время в «Софисте» ξένος из Элеи обнаружил
себя иным относительно своего «отца» Пар-
менида, рискуя быть названным отцеубийцей,
ибо вопреки «отцу» был вынужден признать
существование «ничто», обеспеченное речью.

Аристотель оказался для христианского
Средневековья «своим» именно потому, что
выдвинул концепцию, которая послужила фун-
даментом для христианской концепции мило-
сердия с ее акцентом на отношении к друго-
му (άλλος) как к самому себе, и произвел ана-
лиз слова, связей слов, логики высказывания,
«за» которыми стоит высказываемая вещь как
иное высказыванию, несказываемое. С этим
же связано и появление в «Илиаде» Гомера
истора как третейского судьи (отсюда пред-
ставление о суде истории), задача которого
тоже увидеть иное [Неретина 2018, 28] или
возвратить то, что было уже. Это значит, что
то уже – иное, и если его можно не узнать, то
о нем можно знать. Способ, каким его можно
знать, показывает Аристотель, рассуждая
о сущем, которое может принимать противо-
положности. Это первое, что необходимо
иметь в виду для нашей темы.

Второе заключается в том, что, принимая
противоположности, сущность «меняется
сама» [Аристотель 1978a, 4а 30]. Сущее не
упускает стать иным, ибо не упускает воз-
можностей это сделать. В «Категориях» Ари-
стотель подчеркивает, что противоположнос-
ти, хотя между некоторыми из них может быть
«нечто посредине», никак не связаны друг
с другом [Аристотель 1978a, 12а, 5–20]. Это
относится и к таким «противолежаниям», как
утвердительная и отрицательная речь, имен-
но сейчас нас интересующая. Одно дело (или
иное дело) – сидеть, другое (или иное) – не си-
деть, хотя и то и другое, как и в случае ли-
шенности или обладания чем-то, могут пере-
ходить друг в друга [Аристотель 1978a, 13а,
15–20], что очень напоминает размышления
Боэция, комментировавшего «Категории».
Однако подчеркивается не возможность пе-
рехода, а противоположность самих вещей:
то, о чем речь, например, состояние челове-
ка, не есть речь, соответственно это не под-
падает ни под утверждение, ни под отрица-
ние. Оно как раз не-иное. Оно – само по себе
сущее и может принадлежать одному
и тому же (имеется в виду род) [Аристотель
1978a, 14а 15–20]. Это суждение Аристотеля
спровоцировало через много столетий у Боэ-
ция мысль о различении иного (aliud) от дру-
гого (alteratum).

Третье, что обращает на себя внимание
в размышлениях Аристотеля о противополож-
ностях, это рассуждение о том, что дано вме-
сте, что вещи даже будучи противопостав-
ленными, не являются причиной бытия друг
для друга и возникают в одно и то же вре-
мя 2. Ставится проблема не просто бытия или
существования, а обладания бытием возмож-
ности быть.

Эту вызывающую трудности проблему
философ обсуждает в трактате «Об истолко-
вании» и потому в связи с речью, в которой
противоположности «расставлены в соответ-
ствии с “быть” и “не быть” (например, отри-
цанием [высказывания] “есть человек” будет
“не есть человек”, а “есть не-человек”» [Ари-
стотель 1978б, 21b, 1–5]. Это относится
к предложениям с любым глаголом, ибо
«человек идет» то же, что «человек есть
идущий». «Поэтому, если это везде так, то
и отрицанием [выражения] “могущее быть”



Logos et Рraxis. 2025. Vol. 24. No. 3 39

С.С. Неретина. Иной в философии Николая Кузанского

будет “могущее не быть”, a не “не могущее
быть”» [Аристотель 1978б, 21b, 10–12]. Од-
нако рассуждения Аристотеля не были бы па-
радоксальными, если бы он отмахнулся от
еще одной трудности. «Полагают, что одно и
то же может быть и не быть, ибо все, что
может быть разрезано или что может ходить,
может и не ходить и не быть разрезанным;
основание же этого – то, что все могущее в
таком смысле не всегда осуществляется, так
что ему присуще и отрицание, ибо то, что спо-
собно к хождению, может и не ходить, и мож-
но не видеть то, что доступно зрению» [Ари-
стотель 1978б, 21b, 12–17].

Не наше нынешнее дело анализировать
интереснейшие аргументы Аристотеля, что
является противоположным могущему быть
и могущему не быть. Но именно аристоте-
левский анализ противоположностей, где речь
идет о совместности их существования, явно
спровоцировал появление мысли об описании
такого Сущего, как Бог, через Не-Иное у Ни-
колая Кузанского, которое твердо и строго
есть, но как сущая потенциальность, рожда-
ющая из себя действительность. Как был
убежден С.Л. Франк, «не существует закон-
ченной всеобъемлющей действительности,
которая совпадала бы с целокупностью бы-
тия, потому что все действительное рожда-
ется из лона возможного как реальной потен-
циальности, или сущей мучи. Сама же потен-
циальность, или мочь, хотя и принадлежит
к реальности и образует ее первичную глуби-
ну, но никак не может быть названа “действи-
тельностью”. Ибо “действительность” есть
понятие, мыслимое лишь в соотносительной
связи с “возможностью”: то, что актуально
есть, отличается, как таковое, от того, что
может быть, и предполагает за своими пре-
делами последнее» [Франк web]. Кузанец
даже не читал, а  созерцал и совершал мысль
Аристотеля так, как если бы речь шла не
о любой сущей вещи, а об одном-единствен-
ном Сущем, которым было само Слово, и, по-
скольку Оно единственно Сущее, оно несет
внутреннее противоречие с самим собой
и в себе самом: Оно, как таковое, не речь; по-
скольку Оно есть полнота бытия, где все со-
вершается по воле и разуму Его (Аристотель
говорил: оно может творить и не творить, де-
лать – не делать), и Оно – речь, поскольку

речь – смысл, сущность его бытия. Карди-
нал не диалогизировал с Аристотелем, он про-
блематизировал его мысль, ставил ее в пре-
дельную позицию, где их суждения совпада-
ли, он давал ему место в мысли и ради мыс-
ли, поскольку и Аристотель говорил о возмож-
ностях и силе разума, хотя иные могли и не
основываться на нем, как, например, способ-
ность огня греть.

Поиски Бога

Персона кардинала Николая Кузанского
(1401–1464) часто всплывает в современных
историко-философских и логических исследо-
ваниях (см.: [Verbum 2011]) по многим причи-
нам, не в последнюю очередь из-за необходи-
мости выяснения связей внутри и вне мира.
И, конечно же, здесь важно понятие Иного,
Иного самого по себе, которое служило бы
утверждением всего, что есть, со всеми его
противоречиями. Отличил aliud от alteratum,
напомню, Боэций. И именно это aliud cтало
камнем преткновения для понимания. Так,
aliquid (aliud + quid) перевели в аргументе
Ансельма Кентерберийского не как что-то
иное, а как (вполне допустимое для перево-
да) Нечто: «Бог есть нечто, больше чего
нельзя ничего представить» (хотя в ориги-
нале стоит сogitare – помыслить). «Предста-
вить», как и «нечто», можно и телесное как
относящееся к чему-то вéдомому (так оно
и было понято Гаунилоном из Мармутье).
Еслие же перевести aliquid как «такое Иное»,
то окажутся важными обе части выражения:
и «Иное», и «такое» как явление Иного. Под-
заголовок «Прослогиона» – «О существова-
нии Бога» – вовсе не случаен. Это не онтоло-
гический, а единственный, по выражению
Ансельма, или инологический, как я бы ска-
зала, аргумент от Ничто, от неведомого Бога,
который не бытие и не мышление. Именно
от этого выражения богоявления отталкивал-
ся Николай Кузанский, который сделал «иное»
одним из главных своих концептов.

Бога, которого Ансельм предлагал счи-
тать Иным, Николай Кузанский называл Не-
иным, ибо Он – Исток всего тварного Ему,
которое иное, чем Он. Он – Тот Самый, пер-
вый, один-единственный, рядом с которым
никого рядом нет. Таким образом, в трактате



40

ЧУЖЕЗЕМЕЦ (ΞΈΝΟΣ): ОСМЫСЛЕНИЕ ДРУГОГО В ФИЛОСОФИИ

Logos et Рraxis. 2025. Т. 24. № 3

«О видении Бога» автор пишет, что Бог ког-
да-то показался ему «невидимым для всех
творений, ибо он бесконечный сокрытый бог»
[Kues web], а бесконечность не постигается
никаким образом. Вещь бы не существовала,
если бы Бог ее не видел, но она не существо-
вала бы актуально, если бы сама не видела
его. Вещь – бытийность Бога, он видим в бы-
тии творения.

Единственная Вещь, как считал еще
Августин, это Сам Бог (прочее – вещезнаки),
в этом случае Он знает и видит все, в том
числе Самого Себя: в мыслях ли Его, в сло-
весном ли выражении, то есть в одновремен-
ном делании. А как сотворенная вещь видит
Бога? То, как и что она есть, не значит ли то
же, что она видит? Не это ли показал опыт
исповедей Августина? Чувство свидетель-
ствует о религиозности; оно не равнозначно
умному знанию; чувственное знание – укол,
данный ему умом, который надлежит осмыслить,
и в этом смысле оно – изначальное вéдение.

Сделаем небольшое отступление и на-
помним: человек как ближайшая к Богу вещь
принадлежит религии завета. Если библейс-
кий Бог по самой своей сущности – Бог заве-
та, то верность человека завету определя-
ет не только сакральный статус человека,
но и божественность самого Божества,
ибо Бог божественен именно как Бог завета.
Это значит, что человек, существо смертное,
не может не нести ответственность – ответ-
ственность за божественность Божества. Сле-
довательно, человек несет ответственность
за построение своего земного бытия как бы-
тия, подобного божественному. Кузанец, по-
ясняя это, отождествляет бытие и видение
Бога: «Ты есть, ты видишь, так как есть со-
творенное, которое есть постольку, поскольку
оно видит Тебя» 3 [Kues web, 47, 9]. Это ска-
зано в главе XII. В X это тождество (videre
est esse) содержится в названии. Можно ска-
зать, это еще один аргумент в пользу бытия
Бога: видение Его на основе завета. Исполь-
зуется исключительно настоящее время, как
бы подчеркивающее соучастие в вечности
обоих собеседников: любая тварь знает, что
Ты есть, но при этом подчеркивается сверхэк-
зальтация (superexaltatus), которая означает
не только возвышение видимо-невидимого
абсолюта над всеми до бесконечности,

но и чувство истинной религиозности, охваты-
вающей человека при видении Иного.

Этот еще ветхозаветный мотив взаим-
ного видения и ведения подчеркнут мотивом
новозаветным, что и было хранимо христиан-
ством как нечто важное для признания Бога
не Иным, о чем нельзя помыслить, но Не-
иным, хотя и не слишком понятным (иное-то
в нем сохраняется, с точки зрения человека).
Удивительно здесь настойчивое употребление
Кузанцем настоящего времени (est, es). В ис-
конном Ветхом завете нет настоящего вре-
мени. Конъюнктив появляется, как только
Кузанец начинает говорить от 1-го лица: «Я ду-
маю, что ты видишь все в Себе как в живом
зеркале, в котором все отсвечивает» [Kues
web, 48, 6] – впечатление, что кардинал «ви-
дит» еще нерожденного Веласкеса. «А по-
скольку Твое видеть значит знать» (то есть
видение тождественно не только бытию, но и
знанию, а значит – знание и бытие тоже тож-
дество), «то мне приходится думать, что ты
все в Себе видишь не как в живом зеркале,
ибо знание Твое направлялось бы вещами»
(Кузанец сравнивает такое знание с внутрен-
ней силой дерева) [Kues web, 48, 8] – и про
Веласкеса мы подумали, что он видит иное,
не то, что отражено в зеркале; взгляд его кар-
тинных персон очень насторожен, хотя они не
раз видели короля и королеву. В конце концов
Кузанец пишет, что божественная сила сверх
и древесного семени, и излучения, и возвра-
щения, и причины, и причиняющего – это
«абсолютная сила и абсолютное видение»
[Kues web, 28, 15–17], это и есть Неиное,
То Самое.

Человеческая цель видения также пере-
водит уверенное настоящее время в иное на-
клонение – сослагательное. «Oportet igitur me,
domine, murum illum invisibilis visionis transilire,
ubi tu reperieris, мне надо бы, Господи, перей-
ти эту стену невидимого видения, где ты, мо-
жет, отыщешься» [Kues web, 48, 1–2]. Ветхо-
заветная уверенность в существовании Бога 4

наткнулась на неуверенность в возможностях
человека, соотнесенных со стремлением
к Нему, потому что человек понимает, что
как-то причастен к бессмертию или может на-
деяться стать причастным. Говорил же Ав-
густин, что в нем есть место, куда-таки при-
дет Бог.



Logos et Рraxis. 2025. Vol. 24. No. 3 41

С.С. Неретина. Иной в философии Николая Кузанского

Бог как тварный творец?

Кузанец сопоставляет, казалось бы, не-
сопоставимое: стену и Бога. Разделяющая
его с Богом стена – «все и вместе ничто».
«Но и Ты, который встречаешь, тоже как бы
все и ничто из всего. Ты живешь внутри той
высокой cтены, которую никакой ум силой сво-
ей не может переступить» [Kues web, 48, 3–4].

Это уже третье отождествление: бы-
тие = видение = знание = ничто. Если учесть,
что и человек по существу своему есть нич-
то, nihil,  то ясно не только, что «ничто из
всего» и «ничто из кое-чего» рознь, но и что
Божественность Бога зависит от жизни чело-
века. Смертный человек («Я») является парт-
нером Бога, связанный с ним заветом.

Кузанец обнаружил эту логическую ло-
вушку, он не случайно сказал: «Ты – ничто
из всего, а стена – просто ничто». Стена –
иное ничто, чем Бог. Этакая двуосмыслен-
ность. Что такое «ничто из всего» он не зна-
ет, но знает, что оно есть, он будет стараться
сохранять отрицание в его арсенале. Бог –
Иное ничто, к которому он обращается почти
по-августиновски. Августин пишет: «И сло-
вословить тебя хочет человек, частица созда-
ний Твоих» [Августин 1991, 5]. В это же вер-
мя Кузанец утверждает: «Но дозволь, чтобы
донеже Твое ничтожное создание говорило
с Тобой» [Kues web, 49, 1]. Этот абсолютный
Субъект полагает Себя почти в духе Фихте
в качестве объекта. «У Себя Ты не видишь
ничего иного, а Ты Сам объект Себя Самого,
Ты и видящий, и видимое, и видение» [Kues
web, 49, 3–4]. Вопрос в том, каким образом
Бог «творит вещи, иные, чем Он Сам» [Kues
web]. Кузанец отвечает так, как можно и сей-
час услышать: если Бог таков, то и творить
Он должен Самого Себя. Для Кузанца это
абсурд, ибо в таком случае речь идет о тво-
римом творце и о вещи, которая есть до ее
творения, но это факт: «Твое творение – твое
бытие» [Kues web 49, 10]. Кузанец применяет
имя сотворенного к Богу. Нам сейчас, привык-
шим считать Бога Творцом, как-то неловко
назвать Его «тварью». Кузанец разбивает
наши сомнения, возвращаясь, повторю, к вос-
требованной и в Возрождение, и в Новое вре-
мя ветхозаветной идее о Боге, ищущем че-
ловека 5.

Мы мало знаем пограничье этих эпох,
в котором Кузанец остается уникальным.
О том, что бытие Бога – это такое постоян-
но творящееся бытие, упоминают часто,
но без попыток разъяснения того, как творится
вещь, иная, чем Сам Собою сотворенный
Творец.

Кузанец подмечает удивительное явле-
ние: то, что обычно разводится как противо-
положное (творец – творение), на деле есть
свойство природы Творца. Он возвращает нас
к мысли Боэция, давая этой мысли новое
объяснение: речь не о единстве божествен-
ной и человеческой природы, а об изначаль-
ном совпадении противоположностей в том
доприродном, доничтожном, что и совпадени-
ем назвать трудно, и что он называет Неиным.

Кузанец пытается разъяснить собствен-
ные догадки: если что-то творится, то долж-
но быть и творимое, потому «не что иное тво-
рить и быть сотворенным, как cообщить бы-
тие всем, оставаясь отрешенным. Воззвать
к бытию, которого нет, значить сообщить бы-
тие и ничто» [Kues web, 49, 13].

 Что это значит? Это проблема для Ку-
занца: это действительно абсурд или дело
в словах? Вспоминая о бесконечных глаголь-
но-именных тождествах, применяемых к Богу,
догадывается сообщить и о различии в сло-
вах vocare и communicare: «призывать значит
творить, сообщать – быть сотворенным»
[Kues web, 49, 14], и об общем их свойстве:
язык делает то и другое вместе. Пока он в со-
стоянии произнесения, он творит, завершил
речь – сотворил.

Логика Кузанца такова: «пока я схваты-
ваю сотворяемого творца», это шаг к нему,
я еще стою у стены (которая, как помним
«ничто», но заодно и рай). Второй логический
поворот – это проницание сквозь имена, когда
в неясно постигнутом видишь непостижимое
(incomprehensibilis, Франк так и назвал свою
книгу) [Kues web, 50, 1]. «Непостижимое»
Кузанец выговорил так, что оно стало не толь-
ко теологическим, но и логическим термином,
хотя, конечно, он был подготовлен к этому
не менее упертым в деле вопрошания и ре-
шения Августином, писавшим (см. выше)
о роли неясного. И далее он возвращается
к Ансельмову аргументу, не поправив, а уточ-
нив его, сказав, что Бог есть не «такое Иное,



42

ЧУЖЕЗЕМЕЦ (ΞΈΝΟΣ): ОСМЫСЛЕНИЕ ДРУГОГО В ФИЛОСОФИИ

Logos et Рraxis. 2025. Т. 24. № 3

что можно высказать или понять (ухватить,
сoncipi), но абсолютно превосходящий все
таковое до бесконечности» [Kues web, 50, 7–8].
Все наши привычные определения утрачива-
ются: «Ты не Творец, но бесконечно больше,
чем Творец, хотя без Тебя ничего не стано-
вится и ничего не может стать» [Kues web,
50, 8–10]. Хотя к таким (не)определениям дол-
жен был бы приучить Псевдо-Дионисий Аре-
опагит.

Иное и Неиное

Иное идет об руку с отрицанием «не»
и с тем, относительно чего оно иное, – с каж-
дой вещью, иной не только относительно Бога,
но и относительно любой другой – близкой или
далекой.

В диалоге «О неином» Николай Кузанс-
кий обсуждает вопрос об определении. В нем
участвуют помимо самого Николая трое ре-
альных лиц, занимающихся «изучением вы-
соких предметов»: аббат Иоанн – «Пармени-
дом» и комментариями Прокла, Пьетро Баль-
бо – «Богословием Платона» Прокла и Фер-
динанд Матим – Аристотелем; то есть пред-
ставлены не только современные Кузанцу, но
и наиболее известные мыслители прошлого,
занятые предельными основаниями филосо-
фии. Это прекрасно прокомментировал
А.Ф. Лосев 6. Нас же будут интересовать
только определения вещей через неиное / иное,
поскольку это – наша тема.

Связь с предшествующей мыслью здесь
не менее очевидна и не только через занятия
участников диалога, но прежде всего через
развитие самой мысли. Николай начинает
с вопроса: «Что есть то, что делает нас зна-
ющими?», – которым(с акцентом на речь) на-
чал свою беседу «Об учителе» Августин.
Таких неявных перекличек в трактатах Кузан-
ца множество (как и во всех средневековых
трактатах). Подстегнутый Ансельмом, он
берет проблему в мыслительные клещи, что-
бы дать одно-единственное определение
Тому, от Кого пошел мир. Ансельм определял
единственного Бога через Иное. И это опре-
деление давалось как бы от человека, с зем-
ли. Бог действительно был Иным относитель-
но вещей этого мира. Николай сменил угол
зрения, он попытался посмотреть на мир с той

точки, в которой вместе «все» и «ничто», и об-
наружил парадокс: любая тварная вещь есть
иное относительно Бога и неиное, если взята
сама по себе, тождественная себе. Такую
вещь нельзя определить через что-либо иное:
при определении самой по себе вещи родо-
видовая логика не работает. Ум здесь мыс-
лит на грани срыва в иррациональное, что и слу-
чилось с Кузанцем при определении Бога не-
тварным творением.

С определением «неиного» такая же не-
ясность, сквозь которую вдруг непостижимо
видится только Неиное, которое не субстан-
ция, не сущее, не единое, не бытие, не имя,
потому что оно прежде имени. «С уничтоже-
нием самого бытия (ente)» вещей (Николай
приводит в пример лед и воду, которые могут
актуально исчезнуть), «материя, то есть воз-
можность быть водой, не исчезает» [Кузанс-
кий 1980a, 198]. Эта возможность бытия до бы-
тия и до ничто присуща только Богу, которого
Кузанец и определяет через возможностное
бытие (posse-еssе). И эта «актуально беско-
нечная мощь» характеризует то априорное
начало, что роднит Кузанца с Кантом. Неиное
со всеми его бесконечностями высвечива-
ется в любой – одной, самой по себе вещи.
В этом смысле Неиное – и Бог, и святой,
и мыслитель, и праведник, и ничто. Единич-
ное определяется только через себя, потому
оно неиное для себя и всегда иное относитель-
но другого. И другая вещь как иное – не что
иное как иное. Это – лучший способ опреде-
ления, считает Кузанец, хотя не всегда дос-
тупный пониманию человека. Вот и Ферди-
нанд его спрашивает относительно этого ино-
го, не существующего без сравнительного
союза «как»: что же это такое – иное как иное?
Сравнительный союз «как» способствует
двойственному определению вещи (самой по
себе и относительно другой), означая не толь-
ко утверждение и отрицание, но и определяя
направление мысли. Мы имеем дело с дву-
мя методологическими приемами. Определе-
ние Кузанца существенно отличается, как ви-
дим, от аристотелевского.

По Аристотелю, оно – суть бытия вещи,
ее сущность. Не менее важно, что сущность
относится к началу и «имеет тот смысл, что
бытие им не есть нечто другое» [Аристотель
web]. Именно при рассуждении о сущности



Logos et Рraxis. 2025. Vol. 24. No. 3 43

С.С. Неретина. Иной в философии Николая Кузанского

Аристотель касается проблемы иного: «“Ины-
ми”… называются вещи, если их формы, или
их материя, или определение их сущности со-
ставляют нечто большее, чем одно; ...об ина-
ковом говорится в смыслах, противоположных
смыслам тождественного. <…> Те, род кото-
рых неодинаковый, а также противоположно-
сти и те вещи, в сущности которых заключе-
на Инаковость» [Аристотель web]. У Кузан-
ца к тому же отличие любой тварной вещи от
определяющего определения в том, что она –
знак, указывающий путь к началу, а опреде-
ляющее Неиное – это «невыразимое имя Бога,
данное в таинственном образе». Оно само
себя определяет, и все, что о Нем можно ска-
зать, – что оно определенное [Кузанский
1980a, 189].

Фиксируется очередной парадокс: опре-
делением определений оказалось невыразимое
имя Бога, что не допускается и его идеей уче-
ного незнания. Об этом когда-то говорил Ан-
сельм Кентерберийский, которого постоянно
имеет в виду Кузанец, переназвавшийего «та-
кое Иное, больше которого ничего не может
быть помыслено» утверждающе-отрицающим
термином – Неиным. Лосев, видимо, ирони-
чески, предлагает называть его «нечто» тоже
утвердительно-отрицающей формой 7 и связы-
вает это с диалектикой отрицания отрицания,
полагая Неиное «принципом всякого оформ-
ляющего единства и утверждения», «услови-
ем осмысляющего единства, чистой воз-
можностью оформляющего утверждения,
или, как он сам говорит, принципом бытия
и знания. Этим вносится в неиное некая ди-
намика, некое смысловое становление, некая
мощь смысла» [Лосев 2015, 153]. Вместе
с тем здесь задается и прямая перспектива,
которую Средневековье знало задолго до Бру-
неллески и которую Кузанец выбрал для
объяснения. Его взгляд – из некоей точки
вглубь создаваемого пространства. Его он
вербально фиксирует, молчаливо прочерчивая
путь к этой точке из глубины. Этот путь, иду-
щий от человека, творит саму эту вершину
(см. правила построения треугольника), но тог-
да происходит нечто невозможное: человек
начинает творить Бога, при котором только
и может сохраниться его божественность.
Если обнаружить вслед за В.С. Библером
[Библер 1991, 76], что в этом единстве мини-

мума и максимума в точку сворачивается мир
Cредних веков, и разворачивается линейный
мир Нового времени, не нуждающийся в тво-
рении, то мы либо должны вывести Бога
за скобки (за пределы рамы, как у Веласке-
са), либо уже сами, помня установленный
с ним завет, обязаны воссоздать Его. В этом
случае обнаруживается причина появления
трактата-диалога «О мире веры» с 17 участ-
никами (грек, итальянец, иудей, араб, испанец,
сириец, скиф, чех, немец, татарин, мусульма-
нин, халдей, перс, индус, галл, армянин, англи-
чанин), что кажется вполне оправданным его
поводом является падение Константинополя
в 1453 году. Хотя содержание сочинений Ни-
колая Кузанского свидетельствует о том, что
неявно он об этом заявлял во всех своих тру-
дах. Можно, конечно, считать, что его пред-
ставления о религиях разных народов «повер-
хностны и предельно схематичны» [Смирнов
2018], но схематизм здесь как одна из особен-
ностей метода Николая Кузанского не совпа-
дает с верхоглядством. Его формула «не и-
ное как», обнаруживающая направление или -
способ сопоставления вещей, есть схема (об-
лик, форма, выражение). Потому неслучайно
его персонажи из «Мира веры» – апостолы
Петр и Павел, реальные люди, – при началь-
стве добытийного Слова определяют един-
ство через царскую потенцию, которая едина
в Отце и Сыне: в Отце как нерожденном,
а в Сыне как рожденном. Через такую потен-
цию усыновленный может отождествиться
с рожденным или природным.

Это реальный пример схемы, вполне под-
ходящий для обнаружения связи ментального
с чувственным и направления этой связи, яв-
ляющейся«ясным и удобным методом», ока-
зывающимся на деле хитроумным, где «хит-
рый» подразумевает славянское значение
«мудрый». Он (Бог) через тавтологию (Не-
иное – это Неиное) утверждает Самого Себя.
Именно тавтология как логический принцип
становится принципом не утверждения, или –
по Лосеву – полагания себя, а тем, что суще-
ствует до всякого утверждения, отрицания или
чего-то другого, «то, что я много лет искал при
помощи совпадения противоположностей» –
тоталитарным принципом вообще-то, что
«ни не-сущее, ни ничто», что прежде вечного
и превыше всякого постижения [Кузанский



44

ЧУЖЕЗЕМЕЦ (ΞΈΝΟΣ): ОСМЫСЛЕНИЕ ДРУГОГО В ФИЛОСОФИИ

Logos et Рraxis. 2025. Т. 24. № 3

1980б, 191]. Здесь вообще снимается вся-
кое время, нет Шестоднева, и это лишний
раз убеждает, что, конечно, хотя «непости-
жимое постигается непостижимо», но в дан-
ном случае необходимо понять, зачем нуж-
но такое постижение – когда ничего нет, то-
тальное ничто, ибо ясно, что неиное – не
единое и не бытие, не истинное (об этом спор
в платоновом «Пармениде»). Они существу-
ют и не после него, ибо они не стали бы тог-
да Неиным. Два режима постоянно перехо-
дят друг в друга: тому, что «до» или «не»
постоянно требуется встряска тем, что мож-
но назвать жизненными модусами. Они вза-
имообусловлены. «Неиное существует до
всего так, что оно не может не быть во всем
том, что оказывается после него, даже если
одно из этого противоположно другому» [Ку-
занский 1980б, 193]. Надежда (ответ на
3 вопрос Канта) на то, что «Бог некогда от-
кроет нам самого себя вне загадок» [Кузан-
ский 1980б, 194].

ПРИМЕЧАНИЯ

1 О переводе aliquid как иное см. прим. 39
к трактату Николая Кузанского «О неином» [Кузан-
ский 1980a, 446].

2 В XIII в. на этом основании модисты (арис-
тотелики) будут доказывать «вечность мира».

3 Перевод В.В. Бибихина «Ты… видим в бы-
тии творения» [Кузанский 1980a, 58], на мой
взгляд, снизил накал активного состояния виде-
ния. Пассивный залог нейтрализует пафос само-
го видения.

4 Эта уверенность выразилась в создании трак-
тата «О мире веры», главная мысль которого со-
стоит в выражении убеждения, что «одна един-
ственная религия существует в разнообразии об-
рядов» [Кузанский 2007, 186].

5 «В библейском завете, заключенном меж-
ду Богом и человеком или Богом и народом, все-
гда именно Бог и только Бог является инициато-
ром заветных отношений. <…> Тот факт, что Бог
является инициатором заветных отношений в
каждом из этих случаев, эквивалентен тому факту,
что в Библии не человек ищет Бога, а Бог ищет
человека» [Черняк, Роклин 2025, 91]; см. также:
[Kugel 2003].

6 См. об этом труде Николая Кузанского раз-
вернуто в: [Лосев 2015].

7 «Иронически» потому, что именно он пе-
ревел aliquid как «иное». См. выше.

СПИСОК ЛИТЕРАТУРЫ

Августин 1991 – Августин. Исповедь. М.:
RENAISSANCE, 1991.

Августин 2018 –  Аврелий Августин. О диалек-
тике // Неретина С.С.Пауза созерцания. Ис-
тория: архаисты и новаторы. М.: Голос,
2018.C. 465–492.

Аристотель web –  Аристотель. Метафизика //
https://www.google.ru/url?sa=t&source=web

&rct=j&opi=89978449&url=https://lib.ru/
POEEAST/ARISTOTEL/metaphiz.txt_with-big-
pictures.html&ved=2ahUKEwj5tMK1yfiPAxUALRAIH
fYSDPQQFnoECAoQAQ&usg=AOvVaw0nihYA3JLP
UMaiSXbNS2JS

Аристотель 1978а – Аристотель. Категории // Ари-
стотель. Сочинения в четырех томах. Т. 2. М.:
Мысль, 1978. С. 51–90.

Аристотель 1978б –  Аристотель. Об истолковании
// Аристотель. Сочинения в четырех томах.
Т. 2. М.: Мысль, 1978. С. 91–116.

Бибихин web – Бибихин В.В. Рецензия на книгу
Вардана Айрапетяна «Герменевтические
подступы к русскому слову» // http://
www.bibikhin.ru/vardan_ayrapetyn

Библер 1991 – Библер В.С. От наукоучения – к логи-
ке культуры. Два философских введения в двад-
цать первый век. М.: Изд-во полит. лит-ры, 1991.

Кузанский 1980a – Кузанский Н. О видении Бога
// Николай Кузанский.Сочинения в двух то-
мах. Т. 2. М.: Мысль, 1980. С. 33–94.

Кузанский 1980б – Кузанский Н. О неином // Нико-
лай Кузанский. Сочинения в двух томах. Т. 2.
М.: Мысль, 1980. С. 183–247.

Кузанский 2007 – Кузанский Н.О мире веры : сбор-
ник избранных трудов. М.: Канон+, 2007.

Лосев 2015 – Лосев А.Ф. О трактате Николая Кузан-
ского «О Неином» // Вопросы философии.
2015.  №  9. С. 150–164.

Неретина 2018 – Неретина С.С. Пауза созерцания.
История: архаисты и новаторы. М.: Голос, 2018.

Смирнов 2018 – Cмирнов Д.В. Николай Кузанский /
/ Православная энциклопедия. Т. 50. М.: Цер-
ковно-научный центр «Православная энцик-
лопедия», 2018. С. 540–596.

Франк web – Франк С.Л. Непостижимое // https://
predanie.ru/book/69897-lbfktrnbxtcrbq%
20nepostizhimoe/

Фуко 1977 – Фуко М. Слова и вещи. М.: Прогресс, 1977.
Черняк, Роклин 2024 – Черняк Л., Роклин М. Завет

и метафизика. Филадельфия; Иерусалим:
Маханаим, 2024.

Boetii 1847  – Boetii A.M.S.  Commentaria
in Porphyrium a Se Translatum // Patrologiae
cursus completes: Seriеs latina.1847. Vol. 64.
Col. 71–158.



Logos et Рraxis. 2025. Vol. 24. No. 3 45

С.С. Неретина. Иной в философии Николая Кузанского

Boetii 1934 – Boetii A.M.S. De consolatione philosophiae
// Сorpus Scriptorum Ecclesiasticorum
Latinorum.1934. Vol. 67. P. 1–127.

Verbum 2011 – Verbum: альманах. Вып. 13. Принцип
«совпадения противоположностей» в исто-
рии европейской мысли. СПб.: Нестор-Исто-
рия, 2011.

Kugel 2003 – Kugel J. L.The God of Old: Inside the Lost
World of the Bible. N.Y.: The Free Press, 2003.

Kues web –  Nicolaus von Kues.  De visione Dei
// https://cusanus-portal.de/content/werke.php

REFERENCES

Aurelius Augustine, 1991. Confessions. Moscow,
RENAISSANCE.

Aurelius Augustine, 2018. On Dialectics. Neretina S.S.
Pause of Contemplation. History: Archaists and
Innovators. Moscow, Golos Publ., pp. 465-492.

Aristotle. Methaphysics. URL: https://www.google.ru/
url?sa=t&source=web &rct=j&
opi=89978449&url=https://lib.ru/POEEAST/
ARISTOTEL/metaphiz.txt_with-big-pictures.html
&ved=2ahUKEwj5tMK1yfiPAxUALRAI
HfYSDPQQFnoECAoQAQ&usg=AOvVaw0nih
YA3JLPUMai SXbNS2JS

Aristotle, 1978a. Categories. Aristotle. Works in Four
Volumes. Vol. 2. Moscow, Mysl Publ., pp. 51-90.

Aristotle, 1978b. On Interpretation. Aristotle. Works in Four
Volumes. Vol. 2. Moscow, Mysl Publ., pp. 91-116.

Bibikhin V.V. Review of the Book by Vardan
Hayrapetyan’s “Hermeneutical Approaches to
the Russian Word”. URL: http://www.bibikhin.ru
/vardan_ayrapetyn

Bibler V.S., 1991. From Science of Knowledge to Logic of
Culture. Two Philosophical Introductions in the
21st Century. Moscow, Izd-vo politicheskoy
literatury.

Nicholas of Cusa, 1980a. On the Vision of God. Nicholas
of Cusa. Works in Two Volumes. Vol. 2. Moscow,
Mysl Publ., pp. 33-94.

Nicholas of Cusa, 1980b. On Not-Other. Nicholas of
Cusa. Works in Two Volumes. Vol. 2. Moscow,
Mysl Publ., pp. 183-247.

Nicholas of Cusa, 2007. On the World of Faith.
Collection of Selected Works .  Moscow,
Canon+ Publ.

Losev A.F., 2015. On the Treatise of Nicholas of Cusa “On
Non-Other”. Voprosy filosofii, no. 9, pp. 150-164.

Neretina S.S., 2018. Pause of Contemplation. History:
Archaists and Innovators. Moscow, Golos Publ.

Smirnov D.V., 2018. Nicholas of Cusa. Orthodox
Encyclopedia. Vol. 50. Moscow, Tserkovno-
nauchnyy tsentr «Pravoslavnaya entsiklopediya»,
pp. 540-596.

Frank S.L. The Incomprehensible. URL: https://
predanie.ru/book/69897-lbfktrnbxtcrbq%20
nepostizhimoe/

Foucault M., 1977. Words and Things. Moscow,
Progress Publ.

Chernyak L., Rocklin M., 2024. Testament and
Metaphysics.  Philadelphia, Jerusalem,
Machanaim.

Boetii A.M.S., 1847. Commentaria in Porphyrium a Se
Translatum. Patrologiae cursus completes:
Seriеs latina, vol. 64. Col. 71-158.

Boetii A.M.S, 1934. De consolatione philosophiae.
Сorpus Scriptorum Ecclesiasticorum
Latinorum, vol. 67, pp. 1-127.

Verbum: Almanac. Iss. 13. The Principle
of “Coincidence of Opposites” in the History
of European Thought. Saint Petersburg, Nestor-
Istoriya Publ., 2011.

Kugel J.L.,The God of Old: Inside the Lost World
of the Bible. New York, The Free Press, 2003.

Nicolaus von Kues. De visione Dei. URL: https://
cusanus-portal.de/content/werke.php

Information About the Author

Svetlana S. Neretina, Doctor of Sciences (Philosophy), Professor, Chief Researcher, Institute of
Philosophy of the Russian Academy of Sciences, Goncharnaya St, 12, Bld. 1, 109240 Moscow, Russian
Federation, abaelardus@mail.ru, https://orcid.org/0000-0002-2063-062X

Информация об авторе

Светлана Сергеевна Неретина, доктор философских наук, профессор, главный научный
сотрудник, Институт философии РАН, ул. Гончарная, 12, стр. 1, 109240 г. Москва, Российская
Федерация, abaelardus@mail.ru, https://orcid.org/0000-0002-2063-062X




 К

уп
ри

ян
ов

 В
.А

., 
20

25

46 Logos et Рraxis. 2025. Т. 24. № 3

ЧУЖЕЗЕМЕЦ (ΞΈΝΟΣ): ОСМЫСЛЕНИЕ ДРУГОГО В ФИЛОСОФИИ



www.volsu.ru

DOI: https://doi.org/10.15688/lp.jvolsu.2025.3.6

 UDC 1(091)(430):8 Submitted: 20.08.2025
BBK 87.3(4Гем)5-514 Accepted: 02.09.2025

RUSSIA IN LEIBNIZ’S EARLY LINGUISTIC RESEARCHES (1689–1698):
TOWARDS A PROJECT FOR THE DEVELOPMENT

OF SCIENCES AND ARTS IN RUSSIA

Viktor A. Kupriyanov
Saint Petersburg Branch of the S.I. Vavilov Institute for the History of Natural Science and Technology

of the Russian Academy of Sciences, Saint Petersburg, Russian Federation

Abstract. The article is devoted to the early stage of linguistic research by the German philosopher,
mathematician, and statesman G.W. Leibniz, which falls on 1689–1697. The author describes the history of the origin
of  Leibniz’s interest in Russia and China – two cultures that were opposite to Europeans – and shows the role that
Leibniz’s linguistic and historical studies played in this. Using the methods of source search and historical
reconstruction, the author analyzes Leibniz’s correspondence relating to this period of his biography. Based on the
analysis of Leibniz’s correspondence, the author reconstructs the network of contacts that Leibniz built in order
to realize his linguistic and ethnographic interests related to the peoples living in Russia. The article describes
Leibniz’s relations with a number of outstanding figures of the late 17th century, contacts with whom he built
in order to obtain the information he needed about Russia and Russian-Chinese relations: the article describes
Leibniz’s relations with members of the Jesuit mission in China, with the Polish Jesuit A. Kochański,
with the burgomaster of Amsterdam N. Witsen, and other lesser-known personalities of that time. As a result
of the research, the article indicates that before the “Great Embassy” of 1697–1698, Leibniz used the services
of various intermediaries to obtain information about Russia, to whom he turned for help. Only during the “Great
Embassy” did he manage to establish his first direct contacts with people from Russia, in particular, with Peter
Lefort. It is shown that of all the connections that Leibniz built in 1697–1698, the most productive for him were
contacts with Nicolaes Witsen, who was the first to provide him with the desired specific ethnographic and linguistic
material. The article reconstructs the history of the relationship between Leibniz and Witsen and provides a modern
assessment of them. The article sheds light on little-known facts from Leibniz’s biography and provides
an understanding of the genesis of his plan for the development of sciences and arts in Russia.

Keywords: Leibniz, China, linguistics, early modern philosophy, Peter I, Witsen, Kochański.

Citation. Kupriyanov V.A. Russia in Leibniz’s Early Linguistic Researches (1689–1698): Towards a Project for
the Development of Sciences and Arts in Russia. Logos et Praxis, 2025, vol. 24, no. 3, pp. 46-61. (in Russian).
DOI: https://doi.org/10.15688/lp.jvolsu.2025.3.6

УДК 1(091)(430):8 Дата поступления статьи: 20.08.2025
ББК 87.3(4Гем)5-514 Дата принятия статьи: 02.09.2025

РОССИЯ
В РАННИХ ЛИНГВИСТИЧЕСКИХ ИССЛЕДОВАНИЯХ ЛЕЙБНИЦА (1689–1698):

НА ПУТИ К ПРОЕКТУ РАЗВИТИЯ НАУК И ИСКУССТВ В РОССИИ

Виктор Александрович Куприянов
Санкт-Петербургский филиал Института истории естествознания и техники им. С.И. Вавилова РАН,

г. Санкт-Петербург, Российская Федерация

Аннотация. Статья посвящена раннему этапу лингвистических исследований немецкого философа,
математика и государственного деятеля Г. В. Лейбница, который приходится на 1689–1697 годы. Автор описывает



Logos et Рraxis. 2025. Vol. 24. No. 3 47

В.А. Куприянов. Россия в ранних лингвистических исследованиях Лейбница

историю зарождения интереса Лейбница к России и к Китаю – двум противоположным для европейцев
культурам – и показывает, какую роль в этом сыграли лингвистические и исторические занятия Лейбница.
Используя методы источникового поиска и исторической реконструкции, автор анализирует переписку,
относящуюся к данному периоду его биографии. Благодаря выполненному анализу автор реконструирует
сеть контактов, которую философ выстроил в целях реализации своих лингвистических и этнографических
интересов, связанных с народами, проживавшими на территории России. Описан обмен письмами Лейбница
с рядом выдающихся деятелей конца XVII в., контакты с которыми он завязал для получения необходимой
ему информации о России и российско-китайских отношениях: в статье приводится описание отношений с
членами иезуитской миссии в Китае, с польским иезуитом А. Коханским, с бургомистром Амстердама
Н. Витсеном и другими менее известными персоналиями того времени. В результате исследования в статье
указывается, что до «Великого посльства» 1697–1698 гг. для получения информации о России Лейбниц пользо-
вался услугами разнообразных посредников, к которым обращался за помощью. Лишь в период «Великого
посольства» ему удалось установить первые прямые контакты с выходцами из России, в частности с Петром
Лефортом. Показано, что в рассматриваемый период из всех связей наиболее продуктивной для него оказа-
лась переписка с Николаем Витсеном, который впервые смог предоставить ему желаемый конкретный эт-
нографический и лингвистический материал. В статье реконструируется история отношений Лейбница
и Витсена, приводится их современная оценка. Статья проливает свет на малоизвестные факты биографии
философа и дает понимание генезиса его плана развития наук и искусств в России.

Ключевые слова: Лейбниц, Китай, лингвистика, философия Нового времени, Петр I, Витсен, Коханский.

Цитирование. Куприянов В. А. Россия в ранних лингвистических исследованиях Лейбница (1689–1698):
на пути к проекту развития наук и искусств в России // Logos et Praxis. – 2025. – Т. 24, № 3. – С. 46–61. – DOI:
https://doi.org/10.15688/lp.jvolsu.2025.3.6

Тема отношений Лейбница к России и к-
Китаю является одним из наиболее интерес-

ных сюжетов в истории европейской интел-
лектуальной культуры, которому посвящено
множество исследований. Интенсивный ин-
терес Лейбница к Московскому царству, к Ки-
таю и в целом к евразийскому континенту при-
влекал внимание многих российских и зару-
бежных историков культуры. Вопрос о взгля-
дах ученого на Китай рассмотрен в ставших
классическими публикациях О. Франке
[Franke 1928], Ф. Меркеля [Merkel 1920],
Д. Мунгелло [Mugello 1977], Д. Лаха [Lach
1945; 1957], Ф. Перкинса [Perkins 2004] и др.
История взаимоотношений Лейбница с Пет-
ром I и его проекты развития науки и образо-
вания в России также неоднократно станови-
лись предметом исторических изысканий.
Важнейшее значение для историографии
данной темы имеют обзорные монографии
В.И. Герье [Герье 1868; 1871] и Л. Рихтер
[Richter 1946], а также работы многих исто-
риков и философов, которые освещают от-
дельные стороны этого вопроса (обзор исто-
риографии см.: [Куприянов, Смагина 2024;
Куприянов 2024]) 1. В недавней исследова-
тельской литературе отмечалась связь инте-
реса Лейбница к Азии с его лингвистически-
ми и историческими занятиями [Carhart 2019].

Тем не менее до сих пор раннего этапа лейб-
ницевских занятий российской тематикой, что
во многом затрудняет понимание данного воп-
роса. Изучение ранних заметок и высказы-
ваний Лейбница о Московском царстве с у-
четом контекста их возникновения дает
объяснение сути его плана для России и про-
ливает свет на генезис его интереса как
к России, так и к Китаю. В данной статье с о-
порой на эпистолярное наследие Лейбница
прослеживается зарождение его интереса
к России в контексте его лингвистических за-
нятий, проводится реконструкция сети ученых
контактов, которую он в связи с этим создал,
что позволяет увидеть контекст появления
первой записки о развитии России, которую
великий философ подготовил во время «Ве-
ликого посольства». В статье впервые на рус-
ском языке освещаются малоизвестные стра-
ницы биографии Лейбница. Статья такжке
проливает свет на важнейшие исторические
события, относящиеся к зарождению в Запад-
ной Европе и в России этнографических, гео-
графических и лингвистических исследований
сверенной Евразии (территории современного
Русского Севера, Сибири и Дальнего Востока),
и показываетсяроль в этом личных контак-
тов и связей между европейскими учеными
разных стран того времени.



48

ЧУЖЕЗЕМЕЦ (ΞΈΝΟΣ): ОСМЫСЛЕНИЕ ДРУГОГО В ФИЛОСОФИИ

Logos et Рraxis. 2025. Т. 24. № 3

Зарождение интереса Лейбница к России
и Петру Великому (1689–1690 гг.)

На протяжение почти двадцати лет
(с 1697 по 1716 г.) Лейбниц вел переписку с кор-
респондентами из Московского царства, стре-
мясь завязать контакты, нужные для реализа-
ции его планов. В целом, нужно отметить, что
его внимание включало в себя большое разно-
образие тем, начиная с политики и дипломатии
и кончая научными и социально-экономически-
ми проблемами. Однако, хотя политические
интересы в определенный период стали в от-
ношениях Лейбница с Россией превалирующи-
ми, именно развитие науки, образования и в
целом просвещения было для него главным и
преобладающим над всеми прочими мотива-
ми. Зарождению симпатии Лейбница к россий-
скому государству и Петру I можно отнести к
1697–1698 гг., когда русский царь совершал свое
первое путешествие в Европу («Великое посоль-
ство»). Именно к этому времени относится по-
явление первого подробного лейбницевского
плана преобразований в России, который вели-
кий философ безуспешно пытался предста-
вить Францу Лефорту (см.: [Лейбниц 1873, 14–
19]). Но «Великое посольство» лишь усилило
уже сложившийся интерес Лейбница. Большую
часть своих идей философ начал формулиро-
вать задолго до 1697 г., и дипломатическая
миссия Петра I оказалась в биографии Лейб-
ница лишь удачным поводом для системати-
зации ранее разрозненно высказанных им пред-
ложений и пожеланий.

Отношение Лейбница к России претер-
пело существенное изменение, продиктован-
ное расширением области его научных изыс-
каний. В ранние годы жизни философа россий-
ская тематика оставалась на периферии его
внимания, а его общее отношение к стране
можно охарактеризовать как негативное
(см. об этом также: [Richter 1946, 25–38]). Сви-
детельством данного факта является опубли-
кованный Лейбницем под чужим именем в
1669 г. в связи с очередными выборами коро-
ля Речи Посполитой памфлет, целью которо-
го было доказать с математической строгос-
тью необходимость избрания на польский пре-
стол пфальцкого курфюрста Филиппа Виль-
гельма. В первом выводе этого «польско-по-
литического рассуждения» («Discursus

Syllogisticus polono-politicus») в адрес Моско-
вии (как тогда в западноевропейской литера-
туре часто называли Россию) приводятся
крайне неприятные суждения, состоящие из
упреков в варварстве и предупреждений об
угрозе, исходящей от восточного соседа
[Leibniz 1971, 84–85].

Тем не менее уже к концу 1680-х гг. взгля-
ды Лейбница на Россию начинают претерпе-
вать серьезные изменения, и важной вехой
в этом процессе стала его встреча в Риме
в июле 1689 г. с итальянским иезуитом Клау-
дио Гримальди (1638–1712) [Richter 1946, 29–
30]. Гримальди был астрономом и математи-
ком, а с 1688 г. он был назначен руководите-
лем астрономической службы в Пекине
[Collani 1994]. Именно он стал для Лейбница
одним из главных источников сведений о Ки-
тае и именно через него в круг лейбницевс-
ких корреспондентов вошли иезуиты, находив-
шиеся в Китае, которые сыграли огромную
роль в его лингвистических, этнографических
и математических исследованиях (речь идет
о таких известных французских ученых и мис-
сионерах, как Иоахим Буве (1656–1730), Жан
де Фонтеней (1643–1710), Клод де Висдлу
(1656–1737), Жан-Франсуа Гербийон (1654–
1707) и др.). В целом в данном контексте нуж-
но заметить, что Лейбниц поддерживал дос-
таточно интенсивную переписку с иезуитами
(как в Европе, так и в других регионах), соби-
рая через них интересующую его информа-
цию о разных регионах и странах, прежде все-
го об Азии («Восточной Тартарии»). Что же
стало мотивацией к этой деятельности? По-
чему прославленный философ, математик и
государственный деятель обратил внимание
на Россию и Китай – столь далекие от евро-
пейского культурного мира страны? Ответ на
этот вопрос отчасти можно найти в сохранив-
шейся записи о беседе Лейбница с Грималь-
ди, где указывается: «Путь из России в Ки-
тай лежит (если проезжать из Сибири) через
землю тунгусов (вместо князей у них правят
старейшины; это ленивый народ, и он принци-
пиально отличается от жестоких самоедов,
соседями которых они являются), через ро-
довую землю солонов (эвенки / буряты –
В. К.), где говорят на татарском [маньчжурс-
ком] языке. <…> Маньчжурский язык полно-
стью отличается от языка восточных… та-



Logos et Рraxis. 2025. Vol. 24. No. 3 49

В.А. Куприянов. Россия в ранних лингвистических исследованиях Лейбница

тар, который изучал Гримальди, так как вос-
точные татары относятся к Китаю» [Leibniz
2006, 3–5].

Приведенные суждения указывают на-
интерес Лейбница, который сохранялся у не-

го буквально до самых последних дней. Ка-
сался он вопроса проезда в Китай по суше
через территорию России, то есть сухопутной
связи Европы с этой азиатской державой,
а также проблемы исследования языков и
обычаев народов Тартарии (то есть Сибири,
Средней Азии, части европейской России и
части северного Китая). В этом контексте и
начинает развиваться активность Лейбница в
отношении России и Петра I, которая прояви-
лась в записке, появившейся во времена «Ве-
ликого посольства». Именно этнографическое
и лингвистическое многообразие России и в
особенности Сибири, а также низкая изучен-
ность географии и в целом производительных
сил российских регионов стали для Лейбница
толчком к появлению интереса к стране, ко-
торый усиливался буквально с каждым годом
по мере знакомства с деятельностью Петра I.

Уже после встречи с Гримальди в нача-
ле 1690-х гг. внимание к географии России,
языкам ее народов и в даже к ее истории ста-
ло проявляться все более отчетливо, а воп-
рос проезда в Китай через российскую тер-
риторию начал волновать Лейбница все боль-
ше (он, в частности, чрезвычайно сожалел,
что Гримальди не был предоставлен проезд
через Россию) 2. Важным, если не решающим,
контекстом формирования взглядов Лейбни-
ца на Россию, становятся его активные линг-
вистические и связанные с ними исторические
исследования, начавшиеся в 1690 г. (см. про об-
стоятельную монографию Зигфрид  фон дер
Шуленбург: [Schulenburg 1973]). Сфера его ис-
торико-лингвистических и даже этнографи-
ческих изысканий впечатляет своей широтой:
он занимается славянскими языками, собирая
образцы языков полабских славян [Leibniz 1957,
513–519], знакомится с картой Н. Витсена, по-
лучает сведения об азиатских и даже африкан-
ских языках (эфиопский 3, готтентотский 4, си-
амский (тайский язык) 5, китайский и др.), ис-
следует европейские языки (так, Лейбниц
много сил отдает занятиям  проблемой про-
исхождения германских языков [Leibniz 1970b,
228] 6, ищет родство между ними [Leibniz

1970b, 18] 7, активнейшим образом исследует
язык крымских готов 8, интересуется англий-
ским, фризским языками [Leibniz 1970b, 452],
сравнивает эстонский со славянскими языка-
ми, ошибочно при этом усматривая некое род-
ство между ними 9), занимается общими про-
блемами происхождения языков и народов,
включая поиск праязыка всех языков, срав-
нивает европейские языки между собой и со-
поставляет их с неевропейскими – например,
итальянский ученый Дж. Чьямпини переслал
в августе 1692 г. Лейбницу образцы «Отче
наш» на 18  языках, в основном европейских
[Leibniz 1970b, 378–379] 10, а позже по другим
каналам философ получает еще лингвистичес-
кий материал, в частности образцы персидс-
кого, армянского 11 и грузинского языков, –
пытается установить связь между европейс-
кими и неевропейскими языков. Наконец, Лей-
бниц пытается составить свою первую класси-
фикацию языков [Leibniz 1964, 311] 12, которую
будет позже развивать и уточнять.

Иными словами, лингвистические, гео-
графические и этнографические исследования,
которые проводил Лейбниц, предполагали сбор
большого количества эмпирического матери-
ала: образцов языков, а также данных по ис-
тории и этнографии изучаемых народов. Од-
нако в фокусе внимания Лейбница были дале-
ко не только и не столько европейские языки
и уж тем более не языки Африки и стран Ближ-
него востока. Главным объектом его лингви-
стических студий были так называемые язы-
ки Скифии, или Тартарии, – обозначение, ко-
торое охватывало в то время почти всю ев-
ропейскую часть России, а также Сибирь и
Дальний восток. Для этого приблизительно с
1690 г. философ завязывает переписку по всей
Европе 13 и за ее пределами, используя для
этого буквально каждую возможность. В ре-
зультате ему удалось создать разветвленную
сеть контактов в Европе, в России и в Китае,
состоящую из людей, которые должны были
доставлять ему интересующий его этногра-
фический и лингвистический материал 14. Кон-
кретным предметом его собирательских ин-
тересов были переводы «Отче наш» на раз-
личные языки и подстрочные переводы от-
дельных фраз и слов, на основе которых они
сравнивались. Так, в письме итальянскому
иезуиту Томмазо Фантони от 29 мая 1692 г.,



50

ЧУЖЕЗЕМЕЦ (ΞΈΝΟΣ): ОСМЫСЛЕНИЕ ДРУГОГО В ФИЛОСОФИИ

Logos et Рraxis. 2025. Т. 24. № 3

говоря о языках Тартарии, философ указывал:
«Я не прошу ничего, кроме молитвы Господ-
ней на языке каждого народа, но также и выра-
женной общеизвестными буквами (characteribus
vulgaribus) и объясненной в подстрочном ва-
рианте (versione interlineari) на другом, более
известном языке» [Leibniz 1970b, 262]. Это
пожелание Лейбниц высказывал в письмах
своим самым разным собеседникам практи-
чески до самого конца своей жизни, что по-
зволило ему собрать внушительную коллек-
цию лингвистического материала.

Корреспонденты Лейбница
в контексте его российских интересов

Говоря в целом о людях, которые помо-
гали Лейбницу со сбором материала, важно
понимать, что в начале 1690-х гг. до появле-
ния у него прямых связей с российскими кор-
респондентами содействие ему оказывали раз-
личные европейские ученые, – участники меж-
дународной république des lettres, – которые вы-
ступали посредниками, ответственными за пе-
редачу ему запрашиваемых сведений. Сре-
ди этих ученых, помимо упомянутых, нужно
назвать таких видных деятелей того времени
как Адам Коханский (1631–1700), Йохан
Спарвенфельд (1655–1727), Хиоб Лудольф
(1624–1704) и его внук Генрих Лудольф
(1655–1712), а также Николай Витсен (1641–
1717), с которыми исследователь, желая по-
лучить доступ к нужной информации, состоял
в 1690-е гг. в интенсивной переписке. Именно
эти ученые, а также члены иезуитской мис-
сии в Китае, стали для немецкого философа
в этот период главными посредниками в
получении сведений о России, а также оп-
понентами в дискуссиях о различных воп-
росах лингвистики, этнографии и истории
народов России, так как прямых контак-
тов в России он до «Великого посольства»
не имел.

Из обозначенного круга посредников-ин-
формантов в первую очередь отметим роль
иезуитских миссионеров в Китае. Через
К. Гримальди, И. Буве, Ж. де Фонтенея и дру-
гих членов «Общества Иисуса» Лейбниц зап-
рашивал информацию о языках, истории, гео-
графии Тартарии и Китая, а также о российс-
ко-китайских отношениях, и получал нужные

для себя сведения. В период с 1689 по 1697 гг.
интенсивные контакты ученый имел с упомя-
нутым выше Клаудио Гримальди (1638–
1712). Уже в первом письме Лейбница к Гри-
мальди от 19 июля 1689 г. можно найти его
просьбу, касающуюся России, которая позже
будет регулярно появляться в его переписке
со многими российскими корреспондентами.
Так, в длинном опросном листе о Китае, при-
лагаемом к письму, есть просьба узнать о том,
разделяет ли пролив Азию от Северной Аме-
рики [Leibniz 2006, 13]. Несколько позже Лей-
бниц обратился к Гримальди с уже более рас-
ширенным пожеланием, попросив его изучать
языки. Об этом можно узнать из самых раз-
ных писем, которые направлялись как са-
мому Гримальди, так и другим помощни-
кам. Например, в своем письме к Грималь-
ди от 31 мая (10 июня) 1691 г. философ вы-
ражает надежду на то, что члены «Ордена»
исследуют границы «Восточной Тартарии»
(уточнив тем самым карту Витсена), а также
пришлют образцы языков в виде переводов
«Отче наш» [Leibniz 2006, 31]. Затем Лейб-
ниц регулярно обращался к Гримальди со сход-
ной просьбой, свидетельством чему являет-
ся, в частности, уже следующее письмо к Гри-
мальди от 21 (?) марта 1692 г. [Leibniz 2006,
41–43], из которого можно узнать о призыве
Лейбница изучать языки «Азиатской Тарта-
рии», то есть той части, которая относилась
тогда к Китаю. Об этих просьбах Лейбниц
сообщил другому иезуиту – Томмазо Фанто-
ни – в письме от 24 мая (3 июня) 1692 г., в
котором исследователь, упоминая Тартарию,
повторяет свой запрос насчет языков народов,
через которые тот проезжает, и просит со-
брать для этого переводы «Отче наш» [Leibniz
1970b, 262]. А уже в письме к Эдварду Бер-
нарду от 7 (17) марта 1693 г. можно прочитать
о том, что Лейбниц попросил Гримальди напи-
сать о языках «Восточной Скифии», имея в виду
при этом часть современного Дальнего Востока
[Leibniz 1992, 330].

Тем не менее особую роль в достиже-
нии цели получения информации о языках Тар-
тарии сыграли отношения с Иоахимом Буве
(1656–1730). Хотя Лейбниц знал об этом чле-
не иезуитской миссии по меньшей мере
с 1695 г., переписка с ним завязалась лишь
в октябре 1697 г. В письме к Буве от 2 (12) де-



Logos et Рraxis. 2025. Vol. 24. No. 3 51

В.А. Куприянов. Россия в ранних лингвистических исследованиях Лейбница

кабря 1697 г. философ пишет: «В связи с изуче-
нием китайского языка было бы также жела-
тельно получить тщательное описание языков
всех соседствующих народов» [Leibniz 2006,
141]. И, как обычно, философ предлагает со-
брать Молитву Господню на языке «китайс-
ких татар», то есть на маньчжуром языке
[Leibniz 2006 140–141]. Желаемую информа-
цию в виде образцов «Отче наш» на маньч-
журском языке Буве выслал Лейбницу с пись-
мом от 28 февраля 1698 г. [Leibniz 2006, 173–
175]. Таким образом, первые результаты от
контактов с членами китайской миссии, каса-
ющиеся лингвистики, этнографии и географии,
Лейбниц получил лишь спустя восемь лет пос-
ле их начала. Позже Буве и другие участники
миссии иезуитов в Китае снабжали в большей
степени информацией о самом Китае, причи-
ной чего нужно считать тот факт, что у Лейбни-
ца в начале 1700-х гг. появились контакты не-
посредственно в Московском царстве, а круг его
российских интересов значительно расширился.

Среди европейских ученых, с которыми
исследователь активно поддерживал контак-
ты по вопросу России, необходимо выделить
А. Коханского и Н. Витсена. С польским иезу-
итом Адамом Коханским (1631–1700) 15 Лей-
бниц состоял в переписке еще в 1670–1671 гг.,
обсуждая в основном различные вопросы
математики; а затем в ноябре 1691 г. 16 кор-
респонденция между ними возобновилась и
продолжалась до 1698 г., то есть почти до са-
мой смерти Коханского 17.  Хотя круг его ин-
тересов был достаточно широк и включал в
себя вопросы языкознания, политики и техни-
ки (Коханский работал над изобретением сво-
ей собственной счетной машины), в центре его
исследований находилась математика, что по-
зволило ему стать не только придворным ка-
пелланом и библиотекарем, но придворным
математиком при короле Яне III Собесском 18.
Ему выпала честь быть единственным уче-
ным Речи Посполитой конца XVII в., знако-
мым с таким достижением науки того време-
ни как исчисление бесконечно малых вели-
чин 19, а также его знаний о Китае 20.

Коханскому удалось стать одним из зве-
ньев в реализации лейбницевских лингво-эт-
нографических целей в отношении России. Он
через свои контакты предпринимал попытки
получить для ганноверского философа образ-

цы языков «внутренней Скифии» и прочую
информацию как о московском царстве, так
и о Китае. Так, сразу же после возобновления
контактов в ноябре 1691 г. Лейбниц в ответ-
ном письме сообщил Коханскому о своих лин-
гвистических и этнографических запросах,
касающихся России [Leibniz 1964, 487–488],
и попросил, как он часто это делал, собирать
через купцов, путешествующих по Черному
и Каспийскому морям, образцы языков наро-
дов, проживающих в этих регионах. В свою
очередь Коханский передал отрывок из пись-
ма Лейбница, касающийся России, духовнику
короля, Карлу Маурицио Вотте (1629–1715)
[Leibniz 1964, 523–533], который прочитал его
Яну III, известному своим интересом к Вос-
току. В письме от 9 февраля 1692 г. Коханс-
кий выслал отрывок из письма Вотте [Leibniz
1964, 562–564], в котором выражается похва-
ла монарха в адрес «великого ученого из Ган-
новера» и приводятся его обещание помочь в
сборе «Отче наш» на языках Сибири вместе
с советом ознакомиться с картой Н. Витсена
(хотя у Яна III была карта Сибири и Монго-
лии, составленная по сведениям некоего рус-
ского дипломата по имени Нестор, которая,
однако, не имела указания долготы и широ-
ты 21). Лейбниц в ответ в письме от 11 (21)
марта 1692 г. не сдерживал себя в положи-
тельных оценках польского правителя [Leibniz
1964, 612]. Затем Коханский (не без поддер-
жки короля) не позже мая 1692 г. [Leibniz 1970b,
265] переслал письмо Лейбница польскому
резиденту в Москве (каковым тогда был
Юрий Довмонт) с просьбой собрать через
своего секретаря, «непременно поляка», об-
разцы «сибирского наречия» («Отче наш»)
[Leibniz 1970b, 492–493]. Однако отсутствие
желаемого результата вынудило философа
написать в декабре 1693 г. непосредственно
самому Вотте с просьбой в содействии для
получения искомого материала [Leibniz 1970b,
173–175], что тоже не помогло ему в дости-
жении своих целей, так как письмо осталось
без ответа. Не получил никакого результата
Лейбниц и от запроса, который польский ма-
тематик направил Ю. Довмонту [Leibniz 1982,
211]. Тем не менее попытки помочь своему
собеседнику Коханский не прекращал почти
до самого конца своей жизни, пока имел на
это силы.



52

ЧУЖЕЗЕМЕЦ (ΞΈΝΟΣ): ОСМЫСЛЕНИЕ ДРУГОГО В ФИЛОСОФИИ

Logos et Рraxis. 2025. Т. 24. № 3

Можно в связи со сказанным резюмиро-
вать, что линия контактов через Коханского
оказалась для Лейбница малопродуктивной,
хотя и небессмысленной, так как в матема-
тических и в лингвистических вопросах тот
оказался интересным собеседником. Вероят-
но, самое ценное для дальнейших лингвисти-
ческий исследований, что Лейбниц смог по-
лучить от своего польского корреспондента,
касалось информации о «происхождении вен-
гров из Скифии» [Leibniz 1982, 476–479]: еще
в своем письме от 8 (18) января 1692 г. Ко-
ханский передал Лейбницу сведения о том, что
некий иезуит венгерского происхождения был
«взят в плен крымскими татарами» и затем
был продан другим татарам на Каспийском
море, где узнал свой язык [Leibniz 1964, 534].
Это сообщение навело Лейбница на мысль,
что историю происхождения венгров, лингви-
стическое родство которых с другими финно-
угорскими народами (финнами, эстонцами,
лопарями и пермяками) он, вероятно, впервые
правильно определил, нужно искать на каспий-
ском побережье. В целом общение двух вы-
дающихся ученых было плодотворным в воп-
росах лингвистики: Коханский делился своими
собственными соображениями о калмыцком
языке, о различиях языков «европейских и
азиатских татар», а также между венгерским,
литовским и валашским языками 22.

Еще однин важный канал получения ма-
териала был связан преимущественно с Ве-
ной и Берлином. В начале 1695 г. Лейбниц со-
ставил опросный лист («Пожелания относи-
тельно языков некоторых народов» (Desiderata
circa linguas quarundam populorum»)) и напра-
вил его затем адресатам, которые могли бы
посодействовать реализации его целей [Leibniz
1982, 169–176]. Можно смело утверждать, что
в данной записке представлено наиболее под-
робное изложение лингво-этнографических
запросов Лейбница. В ней он просил инфор-
мацию об остатках германцев (готов) в Кры-
му, о языке которых сообщал О.Г. де Бусбек,
а также о языках любых неславянских наро-
дов Московии: языки народов, населяющих
Сибирь (переводы «Отче наш» на черемис-
ском, черкасском, ногайском, калмыкском,
узбекском, монгольском языках и на других
языках народов «проживающих в Тартарии»),
населяющих северное побережье Черного

моря и далее на север и на восток от него, к
северному побережью Каспийского моря; так-
же, согласно записке, необходимы были све-
дения об остатках куманского языка, сведения
об угорских языках (Лейбниц в этой связи ссы-
лается на сообщенную информацию о некоем
венгре-иезуите). Философ указывает, что по-
лученные дословные переводы молитвы
нужны для дополнения уже имеющихся об-
разцов на европейских языках и на некоторых
восточных языках (например, турецком, пер-
сидском, китайском). Кроме перевода «Отче
наш» Лейбниц просил и индекс наиболее упот-
ребительных слов (например, числительные,
слова для частей тела, обозначения потреб-
ностей, действий и др.).

Первый раз данная записка была отправ-
лена с письмом к Бодо фон Обергу (1657–
1713), посланнику Ганновера в Вене, через ко-
торого Лейбниц рассчитывал получить нуж-
ный ему результат. Фон Оберг, как часто про-
исходило в то время, передал присланный
Лейбницем опросник другому лицу – Даниэ-
лю Эразми (дипломату), однако тот лишь час-
тично смог удовлетворить интерес ученого,
предоставив ему информацию о немцах в Тран-
сильвании [Leibniz 1982, 456–461].

Затем этот опросный лист был отправ-
лен и другим адресатам: Иоганну Якобу Хуно
(1661–1715), или Кюно (Cuneau), – секретарю
первого министра Бранденбургского курфюр-
шества Э.Х.Б. фон Данкельмана [Leibniz 1982,
302–305], а также французскому иезуиту Ан-
туану Верью (1632–1706) [Leibniz 1982, 490–
492]. Получить желаемый результат не помог-
ли и эти корреспонденты; тем не менее пере-
писка с Кюно оказалась относительно продук-
тивной. Он передал мемуар Лейбница аббату
Оливского монастыря (Михаэлю Хаки), а также
Иоганну Рейеру – чиновнику, посланнику
Бранденбурга в Москве в 1688–1689 гг., у ко-
торого сохранились необходимые контакты
в России, в частности, с А.А. Виниусом
[Leibniz 1982, 322]. Результатом завязавшей-
ся переписки стало получение из рук Рейера
письма некоего иезуита (скорее всего, Гербий-
она) о событиях на российско-китайской гра-
нице (в частности о Нерчинском договоре
1689 г.), а также уже через Кюно части
«Elementa linguae tartarica» («Основы языка
тартар»), написанной в 1681 г. фламандским



Logos et Рraxis. 2025. Vol. 24. No. 3 53

В.А. Куприянов. Россия в ранних лингвистических исследованиях Лейбница

иезуитом, миссионером в Китае Фердинандом
Вербистом [Leibniz 1982, 643–645] 23, и отче-
та о посольстве Исбранда Идеса (1657–1708)
в Китай в 1692–1695 годах. Как можно видеть,
Лейбница интересовали не только языки Тар-
тарии, но и российско-китайские отношения.
Однако интерес к языкам и народам был
в тот период доминирующим.

Безуспешные попытки получить инфор-
мацию о языках через фон Оберга и Кюно
не заставили ученого отказаться от данного
плана. В 1697 г., когда в связи с «Великим по-
сольством» ему представилась очередная
возможность получить желаемый результат,
он отправил записку о языках с письмом к
Петру Лефорту 24. Результатом переписки с
П. Лефортом стала лишь скудная информа-
ция о языках и народах Сибири [Leibniz 1993,
482–484] 25. Тем не менее это было первым
прямым контактом Лейбница с Россией, а сам
Лефорт-младший был первым, кто предоста-
вил ему информацию из первых рук.

Как можно видеть, переписка с членами
иезуитской миссии в Китае, с Коханским и п-
рочими корреспондентами не принесла Лейб-
ницу желаемого результата в виде образцов
языкового материала. И наиболее полезной
в данном контексте оказалась переписка с бур-
гомистром Амстердама Николаем Витсеном
(1641–1717), которая заслуживает детально-
го рассмотрения 26. Она завязалась лишь
в марте 1694 г. и продолжалась до ноября
1712 года 27. Но знал Лейбниц о Витсене уже
по меньшей мере с апреля 1671 г.: первое упо-
минание о нем можно обнаружить в письме
филолога, историографа Вильгельма Оранс-
кого – И.-Г. Гревия (Johan Georg Graevius
(1632—1703)), который, рассказывая о состо-
янии наук того времени, упоминает и сочине-
ние Витсена о кораблестроении 28. Конечно,
наибольший интерес философа ожидаемо выз-
вала карта Витсена, появление которой при-
шлось как раз на начальный период лингво-
этнографических занятий Лейбница. Впервые
об этой карте он узнал не позже декабря
1690 г., о чем свидетельствуют его слова
в письме Анри Жюстелю от 24 ноября (4 де-
кабря) 1690 г.: «Вы, несомненно, видели инте-
ресную карту Тартарии, которую выгравиро-
вал и представил публике г-н Витсен: но было
бы желательно узнать, как он ее сделал и от-

куда он ее взял» [Leibniz 1957, 301]. Затем
об этом важном событии он сообщает в ян-
варе 1691 г. ландграфу Эрнсту Гессен-Рейн-
фельсскому [Leibniz 1957, 154–155] и в июне
того же года с надеждой упоминает карту Вит-
сена в письме к К. Гримальди [Leibniz 1957,
520]. Как пишет К. Мюллер, после этого «ин-
терес к этой редкой карте рос от года к году,
как показывает переписка с ганноверским
агентом в Нидерландах Жилем ван дер Хе-
ком, польским иезуитом А. Коханским, париж-
ским библиотекарем Мельхиседеком Тевено
и дипломатом и востоковедом Хиобом Лу-
дольфом» [Müller, 1955, 19–20]. Действитель-
но, карта Витсена упоминается в переписке
с французским путешественником и изобре-
тателем М. Тевено в сентябре 1691 – мае
1692 г.29; и в переписке с Коханским вопрос о
карте также возникал – как указано выше,
карту хвалил польский король, о чем свиде-
тельствует упомянутое выше письмо Кохан-
ского от 9 февраля 1692 г. [Leibniz 1964, 563].
Наконец, в 1692 г. Лейбниц предпринимает
попытку приобретения карты Витсена. В сво-
ем письме от 13 (23) сентября 1692 г. Ж. ван-
дер Хек, который выступал своего рода ком-

муникатором Лейбница в Голландии, дает обе-
щание покупки карты [Leibniz 1964, 437], сде-
ланное, очевидно, после обращения самого
Лейбница (пока не обнаруженного), которое он
не смог выполнить, так как карта была опуб-
ликована Витсеном за свой счет и распрост-
ранению ее он препятствовал 30. В итоге Лей-
бницу удалось получить желаемую карту, хра-
нящуюся сегодня в «Нижнесаксонской зе-
мельной библиотеке», лишь в марте 1694 г.
от самого Витсена, который отправил ее че-
рез ганноверского резидента в Гааге 31, после
чего между этими двумя выдающимися дея-
телями своего времени вязалась длительная
переписка. Уже первое свое письмо к Витсе-
ну Лейбниц начал с благодарности за карту,
дав ей высокую оценку. Философ пишет: «По-
лучив сейчас от г-на Хюнекена, нашего рези-
дента, важную карту отдаленных земель Се-
вера Европы и Азии, которую вы составили
с такой заботой о том, чтобы пролить новый
свет на столь важную часть нашего мира,
я обязательно представлю ее от Вас нашему
господину курфюрсту по его возвращению
из загородного дома» [Leibniz 1979, 338] 32.



54

ЧУЖЕЗЕМЕЦ (ΞΈΝΟΣ): ОСМЫСЛЕНИЕ ДРУГОГО В ФИЛОСОФИИ

Logos et Рraxis. 2025. Т. 24. № 3

Как показал в своем исследовании А.В. Контев,
в распоряжении Лейбница был второй вариант
карты из всего четырех сохранившихся [Кон-
тев 2022, 143–144] 33. В итоге она стала для-
исследователя важнейшим источником ин-

формации, которым он охотно пользовался.
В частности, хорошо известно, что эта карта
находилась в распоряжении Избранда Идеса
(1657–1708) и использовалась им во время по-
сольства в Китай 34. Затем отчет («Relation»)
об этом посольстве достаточно быстро че-
рез указанный выше канал попал к Лейбницу,
что дало ему возможность сопоставить его с
самой картой 35. Через Витсена он получил
множество интересовавшего его лингвисти-
ческого материала и ценные сведения о Рос-
сии и российско-китайских отношениях. Мож-
но сказать, что в 1690-е гг. Витсен был одним
главнейших информантов Лейбница в вопро-
сах России, что было вполне логичным, учи-
тывая его обширные контакты в России.

Переписку между Лейбницем и Витсе-
ном можно разделить на две части: обмен
письмами в 1694 г., а затем его возобновле-
ние во время «Великого посольства» в 1697–
1698 гг., когда контакты между ними ожидае-
мо интенсифицировались, так как Лейбниц
не мог не воспользоваться возможностью по-
лучить интересующую его информацию о на-
родах Сибири от своего корреспондента, имев-
шего в тот период непосредственный контакт
в России. После 1697 г. переписка продолжа-
лась почти до последних лет жизни философа.
Особенный интерес в нашем контексте име-
ет переписка 1694 г. и 1697–1700 гг., так как
именно через связи Витсена Лейбниц впер-
вые получил столь желанные им образцы язы-
ков «народов, населявших Тартарию». В час-
тности, Витсен, пользуясь своими связями, в
число которых входил А.А. Виниус 36, выслал
образцы («Отче наш» и в некоторых случаях
небольшие словники) монгольского, самоед-
ского, тунгусского, вогульского, черемисско-
го  языков 37. Частично переписка Лейбница с
Витсеном, включая переданный лингвисти-
ческий материал, была опубликована уже в
XVIII в., что сделало ее достоянием обще-
ственности. В итоге, благодаря Витсену, уче-
ный имел в своем распоряжении образцы как
минимум пяти языков народов России, что,
однако, лишь частично соответствовало его

обширным запросам. В 1717 г. переписка была
опубликована на языке оригинала (французс-
ком) секретарем Лейбница И.Г. фон Экхардом
(1664–1730) в книге «Этимологическая кол-
лекция, полезная для иллюстрации языков:
древнекельтских, германских, галльских и
других» [Leibnitius 1717, 361–384], а в 1768 г.
это издание было почти полностью перепеча-
тано Луи Дютаном в шестом томе «Opera
omnia» Лейбница [Leibnitius 1768, 199–206].
Таким образом, 1697–1698 гг., то есть уже во
времена «Великого посольства» Петра I, Лей-
бницу впервые удалось получить желаемые
образцы языков – от И. Буве и от Н. Витсе-
на, спустя почти восемь лет после начала по-
исков. Причем, лингво-этнографический ма-
териал из России он получил именно от
Н. Витсена, который, как можно видеть, пер-
вым смог оказать ему столь необходимую
помощь в этом деле.

Первый образец языков в виде «Отче
наш» на монгольском языке Витсен прислал
Лейбницу с письмами от 16 октября и от 14 де-
кабря 1697 г. (еще до письма И. Буве с образ-
цом маньчжурского языка из Китая), для по-
лучения которого он воспользовался неким ра-
бом-монголом («un Mogal Esclave»), который
был в составе «Посольства» 38. Затем с пись-
мом от 5 июня 1698 г. Лейбниц получил «Отче
наш» на вогульском языке (мансийском) и на
некоем пермском языке (du Peuple de Permia)
[Leibniz 1998, 616], и с письмом от  21 июля
1698 г. – на самоедском языке [Leibniz 1998,
697]. Отправка Лейбницу языкового матери-
ала продолжилась и в 1699–1700 г.: с письмом
от 5 июля 1699 г. Лейбниц получил новые об-
разцы самоедского языка («es deux autres en
langues Samojede») [Leibniz 2001, 299], и, нако-
нец, благодаря письму от 24 мая 1700 г. Лей-
бниц обзавелся «Отче наш» на тунгусском
языке [Leibniz 2005, 680–681].

Конечно, внимание Лейбница к россий-
ской тематике не сводилось только лишь к об-
ласти лингвистики и этнографии. В сохранив-
шемся эпистолярном наследии философа мож-
но увидеть постепенное расширение его ин-
тересов, которые в конце концов нашли выра-
жение в большом плане развития наук и ис-
кусств. Ученого в 1690-е гг. начинает увле-
кать история России, ее внутреннее устройство
и, конечно, российско-китайские отношения.



Logos et Рraxis. 2025. Vol. 24. No. 3 55

В.А. Куприянов. Россия в ранних лингвистических исследованиях Лейбница

Информацию о последних он получал по тем
же каналам, что и лингвистический матери-
ал, а его интересу в области русской истории
способствовал шведский славист Й. Спарвен-
фельд, с которым он состоял в полемике по
так называемому готскому вопросу 39. Так,
в распоряжении Лейбница было генеалоги-
ческое древо русских царей династии Рома-
новых, которое он получил через посланника
Брауншвейг-Люнебурга в Швеции Г.Д. Шмид-
та (1646–1720) от Й. Спарвенфельда в июле
1696 г.40 [Leibniz 2010, 201–2024, 344]. Затем
во время «Великого посольства» Лейбниц
стремился выяснить подробности по вопросу
о царском роде у Франца и Петра Лефортов;
последнему он даже отправил выдержку из
этого генеалогического древа [Лейбниц 1873,
14, 20]. О том, что интерес к истории России
и русскому языку не ослабевал в течение
многих лет, свидетельствует его письмо фран-
цузскому востоковеду Мартурену де Лакрозу
от 26 декабря 1709 г., в котором Лейбниц ин-
тересуется Киево-Печерским патериком
[Лейбниц 1873, 140–142].

Со временем активность исследовате-
ля в отношении России только лишь усилива-
лась, его первоначальный интерес углубился,
а его взгляды на Россию и Петра I менялись
с одобрительных на восторженные. Скрывать
свои намерения от широкой публики Лейбниц
при этом не стремился и в своем сочинении
«Новости из Китая» (Novissima Sinica), опуб-
ликованном в 1697 г. (буквально во время дип-
ломатической миссии российского монарха
в Европе), изложил свои взгляды на Россию
в более широком контексте отношения к Ки-
таю. Данный трактат можно рассматривать
в качестве своего рода итога деятельности
Лейбница, касающейся России и Китая, в ко-
тором он изложил суть своих взглядов. В этом
трактате сразу в обращении к читателю ав-
тор начинает с указания, что Европа и Китай
как два экстремума одного континента кон-
центрируют в себе «максимум культуры
и красоты рода человеческого» (maximus
generis humani cultus ornatusque) [Lach 1957,
89]. России отводится роль соединительного
звена между Китаем и Европой, что, по его
мнению, сулило как экономические, так и куль-
турные выгоды и для Европы, и для Китая,
и для самой России. Уже тогда Лейбниц стал

обозначать огромное российское государство
как tabula rasa, распространение наук в кото-
рой сулило, как он полагал, невиданные успе-
хи просвещения.

Заключение

Таким образом, можно сделать вывод,
что структура контактов, которую Лейбниц
в 1689–1697 гг. (в начальный период своих за-
нятий Китаем и Россией) выстроил для реа-
лизации намеченного им плана, характеризо-
валась наличием длинных цепочек посредни-
ков, к услугам которых философу приходилось
прибегать до установления первых прямых
связей с российскими подданными, чего впер-
вые ему удалось достичь лишь во времена
«Великого посольства», когда он встретился
в Петром Лефортом (племянником Франца
Лефорта). Затем круг корреспондентов Лей-
бница расширялся, и в конце концов ему уда-
лось не только создать разветвленную сеть
контактов в России, но и добиться аудиенции
самого царя. Однако на раннем этапе своих
исследований философу приходилось доволь-
ствоваться знанием, полученным из вторых
или даже из третьих рук.

Тем не менее еще до начала активных
контактов с российскими корреспондентами
и до установления прямых связей с Россией
и с Петром I Лейбниц ясно видел разнообраз-
ные возможности, которые несут в себе ис-
следование языков и обычаев народов Мос-
ковского царства, его производительных сил,
улучшение транспортного сообщения по рос-
сийской территории и коммуникаций с Кита-
ем, исследование географии России, а также
в целом развитие просвещения и наук в ней.
Во многом осознание перспектив просвеще-
ния в этой державе, а также потенциала поли-
тического включения ее в европейские дела
и полноценной ее европеизации было затем
константой его российского проекта. Стиму-
лом же для него стали его лингвистические
и исторические исследования, которые влек-
ли за собой необходимость сбора соответству-
ющего эмпирического материала. И постепен-
но достаточно ограниченный интерес к язы-
кам и истории народов превратился в развер-
нутый план развития наук и искусств в Рос-
сии, содержательным ядром которого были



56

ЧУЖЕЗЕМЕЦ (ΞΈΝΟΣ): ОСМЫСЛЕНИЕ ДРУГОГО В ФИЛОСОФИИ

Logos et Рraxis. 2025. Т. 24. № 3

географические, исторические и этнографи-
ческие исследования, заниматься которым
Лейбниц предписывал запланированным
для Петра I научным учреждениям.

ПРИМЕЧАНИЯ

1 Данная статья является развитием исследо-
ваний, опубликованных в [Куприянов, Смагина
2024; Куприянов 2024].

2 См. письмо Лейбница к Гримальди от 31 мая
(10 июня) 1691 г.: [Leibniz 1957, 529].

3 См. переписку Лейбница и Х. Лудольфа.
Например: [Leibniz 1970b, 228, 360].

4 См. также переписку Лейбница с Х. Лудоль-
фом, который сообщал ему сведения о готтентос-
ком языке: [Leibniz 1964, 315].

5 Лейбниц поддерживал достаточно обшир-
ную переписку с Симоном де ла Лубером (1642–
1729), который в 1687–1688 гг. был французским
посланником в Сиаме (Тайланде).

6 См., например, письмо Х. Лудольфу от от
18 (28) апреля 1692 г.: [Leibniz 1970b, 228].

7 См., например, письмо Лейбница от июня
1692 г.: [Leibniz 1970b, 18].

8 См., например, письмо Лейбница Х. Лудоль-
фу 18 (28) апреля 1692 г.: [Leibniz 1970b, 228]

9 См., например, указанное выше письмо к
Х. Лудольфу, а также, например, письмо Г. Май-
еру от 1 (11) 1693 г.: [Leibniz 1992, 633].

10 Лейбницу были высланы варианты «Отче наш»
на иврите, арабском, сирийском, греческом, армян-
ском, польском, албанском, иллирийском, румынском,
шведском, финском, нидерландском, португальском,
ангольском, конго, ирландском, английском и др.

11 Об истории получения Лейбницем образца
армянского языка и поиска его сходства с египет-
ским, см., например, указанное выше письмо
к Х. Лудольфу от 18 (28) апреля 1692 г.

12 См., например, классификацию языков в
письме к Ж.-Б. Боссюэ от 8 (18) апреля 1691 г.:
[Leibniz 1964, 311]

13 См. признание самого Лейбница: [Leibniz
1979, 208].

14 См. также монографию М. Кархарта
[Carhart 2019].

15 См. о нем: [Бугай, Бородин 1979, 264].
16 См.: письмо Коханского Лейбницу от 9 но-

ября 1691 г.: [Leibniz 1964, 423–425].
17 Последнее письмо Коханского Лейбницу да-

тируется 11 июня 1698 г.
18 Подробно о научной деятельности Коханс-

кого и его переписке с Лейбницем см. следующие
публикации: [Drzewieniecki 1967; Lisiak 2003; 2017].

Переписка Лейбница с Коханским была опублико-
вана на языке оригинала (латинском) еще в начале
XX в., см.: [Kochanski 1901; 1902].

19 См. об этом: [Lisiak 2017].
20 См. об этом: [Drzewieniecki 1967].
21 См. об этом письмо Коханского Лейбницу

от 8 (18) января 1692 г.: [Leibniz 1964, 533–534].
22 Подробное описание лингвистической со-

ставляющей переписки Лейбница и Коханского см.:
[Lisiak 2003].

23 Авторство Вербиста тогда не было уста-
новлено. Книга содержит сведения о маньчжурс-
кой грамматике.

24 См. письмо Лейбница П. Лефорту от 3 (13) ав-
густа 1697 г.: [Leibniz 1993, 384–388] (см. также: [Лей-
бниц 1873, 20–23]).

25 См. также: [Лейбниц 1873, 27–19].
26 О переписке Лейбница с Витсеном и отно-

шениях между ними см.: [Müller 1955].
27 См.: [Müller 1955, 15–16].
28 Письмо И.-Г. Гревия Лейбницу от 17 (27) ап-

реля 1671 г.: [Leibniz 1970a, 144].  Имеется в виду
вышедшая в 1671 г. книга Витсена «Старинное и
современное судостроение и судовождение»
(«Aeloude en hedendaegsche scheeps-bouw en
bestier»), которую позже изучал Петр I. Несколько
позже в 1688 г. уже сам Лейбниц упоминает это со-
чинение Витсена в письме другому адресату, см.:
[Leibniz 1954, 444].

29 См. следующие указания: письмо Лейбни-
ца Тевено от 24 августа (3 сентября) 1691 г.: [Leibniz
1964, 357]; письмо Тевено Лейбницу мая 1692 г.:
[Leibniz 1970b, 250]; письмо Лейбница Тевено мая–
июня 1692 г.: [Leibniz 1970b, 286].

30 См. письмо Ж. ванн дер Хека Лейбницу от
27 сентября 1692 г.: [Leibniz 1970b, 446].

31 См. письмо Генриха Хюнекена Лейбницу от
24 марта 1694 г.: [Leibniz 1979, 313].

32 Лейбниц имеет в виду курфюрста Эрнса Ав-
густа и его возвращение из дворца Херрензаузен.

33 В данной монографии приводятся сведения об
истории создания карты, см.: [Контев 2022, 119–160].

34 См.: [Идес, Бранд 1967, 267–268]; коммента-
рии издателя в связи с этим см.: [Идес, Бранд 1967,
370–371] .

35 Отчет о посольстве И. Идеса с пометками
Лейбница и заметки к нему см.: [Leibniz 2008, 375–
384]. Часть заметок к отчету о путешествии И. Идеса
была опубликована в виде краткого сообщения в 1722 г.
в газете «Neue Zeitung von Gelehrten Sachen»: Neue
Zeitung von Gelehrten Sachen, auf das Jahr M DCC
XXII Erster Theil. S. 544.

36 О контактах Витсена в России, среди которых
важную роль играл А.А. Виниус, см.: [Наарден  2010].

37 В переписке Лейбница названия языков при-
водятся в соответствии с принятыми в конце XVII в.



Logos et Рraxis. 2025. Vol. 24. No. 3 57

В.А. Куприянов. Россия в ранних лингвистических исследованиях Лейбница

обозначениями народов Сибири и Дальнего Вос-
тока. О соотношении названий того времени с со-
временными, а также о расселении этих народов
во времена Лейбница см.: [Долгих 1960].

38 Письмо от 16 октября 1697 г.: [Leibniz 1993,
588]; письмо от 4 декабря 1697 г.: [Leibniz 1993, 785];
О составе «Великого посольства» см.: [Гузе-
вич Д.Ю., Гузевич И.Д. 2008, 369–374]. Также Вит-
сен выслал «Отче наш» на готтентотском языке.

39 См. об этом сюжете и в целом об истории
крымских готах, о деятельности Й. Спарвенфельда
и Лейбница: [Кизилов 2015].

40 О шведском направлении попыток Лейбни-
ца получить лингвистический и этнографический
материал из России (впрочем, безуспешном) см.:
[Сергеев 2015].

СПИСОК ЛИТЕРАТУРЫ

Бугай, Бородин 1979 – Бугай А.С., Бородин А.И.
Биографический словарь деятелей в области
математики. Киев: Радянська школа, 1979.

Герье 1868 – Герье В.И. Лейбниц и его век: в 2 т. Т. 1.
СПб.: Печатня В. Головина, 1868.

Герье 1871 – Герье В.И. Лейбниц и его век: в 2 т. Т. 2:
Отношения Лейбница к России и Петру Ве-
ликому по неизданным бумагам Лейбница
в Ганноверской библиотеке. СПб.: Печатня
В. Головина, 1871.

Гузевич Д.Ю., Гузевич И.Д. 2008 – Гузевич Д.Ю.,
Гузевич И.Д. Великое посольство. Рубеж эпох,
или Начало пути. 1697–1698. СПб.: Дмитрий
Буланин, 2008.

Долгих 1960 – Долгих Б.О. Родовой и племенной
состав народов Сибири в XVII веке. М.: Изд-во
АН СССР, 1960.

Идес, Бранд 1967 – Идес И., Бранд А. Записки о рус-
ском посольстве в Китай (1692–1695). М.: Глав.
ред. восточ. лит., 1967.

Кизилов 2015 – Кизилов М. Крымская Готия: исто-
рия и судьба. Симферополь: Наследие тыся-
челетий, 2015.

Контев 2022 – Контев А.В. Верхнее Приобье и При-
иртышье на старинных картах XVI–XVII вв.
Барнаул: АлтГПУ, 2022.

Куприянов 2024 – Куприянов В.А. «Науки и искус-
ства являются истинным сокровищем чело-
веческого рода»: к вопросу о причинах инте-
реса Г.В. Лейбница к России и Петру Велико-
му // Международный журнал исследований
культуры. 2024. № 3 (56). С. 31–46. DOI:
10.52173/2079-1100_2024_3_31

Куприянов, Смагина 2024 – Куприянов В.А., Сма-
гина Г.И. «Обеспечить расцвет наук и ис-
кусств в громадной империи»: идеи Лейбни-

ца о развитии науки в России // Социология
науки и технологий. 2024. Т. 15, № 3. С. 7–45.
DOI: 10.24412/2079-0910-2024-3-7-45

Лейбниц 1873 – Лейбниц Г.В. Сборник писем и ме-
мориалов Лейбница, относящихся к России
и Петру Великому СПб.: Тип. Императ. Акад.
наук, 1873.

Наарден 2010 – Наарден Б. Николаас Витсен и
Тартария // Витсен Н. Северная и Восточная
Тартария. Том III. Научные материалы.
Амстердам: Pegasus, 2010. С. 35–138.

Сергеев 2015 – Сергеев О.А. Упоминания о «Чере-
мисском языке» в конце XVII в. в переписке
Г.В. Лейбница // Ежегодник финно-угорских
исследований. 2015. № 2. C. 57–63.

Carhart 2019 – Carhart M.C. Leibniz Discovers Asia.
Social Networking in the Republic of Letters.
Baltimore: John Hopkins University Press,
2019.

Collani 1994 – Collani C. Claudio Filippo Grimaldi
S.J. Zur Ankunft des päpstlichen Legaten
Ch ar les Ma i l la rd de Tournon  in  Ch i na
// Monumenta Serica. 1994. Vol. 42. Р. 329–359.

Drzewieniecki 1967 – Drzewieniecki W.M. The
Knowledge of China in XVII Century Poland as
Reflected in the Correspondence Between
Leibniz and Kochaсski // The Polish Review.
1967. Vol. 12, № 3. Р. 53–66.

Franke 1928 – Franke O. Leibniz Und China //
Zeitschrift Der Deutschen Morgenländischen
Gesellschaft. 1928. Vol. 82. № 3/4. P. 155–178.

Kochanski 1901 – Kochanski A. Korespondencja
Kochanskiego i Leibniza wedhig odpisw D-ra E.
Bodemanna z oryginalow, znajdujacych sie w
Bibliotece Krolewskiej w Hanowerze po raz
pierwszy podana do druku // Prace Matematyczno-
Fizyczne. 1901. Vol. XII. Р. 225–278.

Kochanski 1902 – Kochanski A. Korespondencja
Kochanskiego i Leibniza wedhig odpisw
D-ra E. Bodemanna z oryginalow, znajdujacych
sie w Bibliotece Krolewskiej w Hanowerze po
raz pierwszy podana do druku // Prace
Matematyczno-Fizyczne. 1902. Vol. XIII.
Р. 237–283.

Lach 1945 – Lach D.F. Leibniz and China // Journal
of the History of Ideas. 1945. Vol. 6, № 4.
P. 436–455.

Lach 1957 –Lach D. Leibniz G. The Preface to Leibniz’
Novissima Sinica. Honolulu: University
of Hawaii Press, 1957.

Leibnitius 1717 – Leibnitius G.G. Collectanea
etymologica illustrationi linguarum, veteris
celticae, germanicae, gallicae aliarumque
inservientia. Vol. 2. Hannovera: Foerster, 1717.

Leibnitius 1768 – Leibnitius G.G. Opera omnia nunc
primum collecta, in classes distr ibuta,



58

ЧУЖЕЗЕМЕЦ (ΞΈΝΟΣ): ОСМЫСЛЕНИЕ ДРУГОГО В ФИЛОСОФИИ

Logos et Рraxis. 2025. Т. 24. № 3

præfationibus et indicibus exhornata, studio
Ludovici Dutens. Vol. 6, Pars 2. Genf: Apud
Fratres de Tournes, 1768.

Leibniz 1954 – Leibniz G.W. Sämtliche Schriften und
Briefe. Herausgegeben von der Deutschen
Akademie der Wissenschaften zu Berlin. Reihe 1:
Allgemeiner politischer und historischer
Briefwechsel. Bd. 5. 1687–1690. Berlin: Akademie
Verlag, 1954.

Leibniz 1957 – Leibniz G.W. Sämtliche Schriften und
Briefe. Herausgegeben von der Deutschen
Akademie der Wissenschaften zu Berlin. Reihe 1:
Allgemeiner politischer und historischer
Briefwechsel. Bd. 6. 1690–1691. Berlin: Akademie
Verlag, 1957.

Leibniz 1964 – Leibniz G.W. Sämtliche Schriften und
Briefe. Herausgegeben von der Deutschen
Akademie der Wissenschaften zu Berlin. Reihe 1:
Allgemeiner politischer und historischer
Briefwechsel. Bd. 7. 1691–1692. Berlin: Akademie
Verlag, 1964.

Leibniz 1970a – Leibniz G.W. Sämtliche Schriften und
Briefe. Herausgegeben von der Deutschen
Akademie der Wissenschaften zu Berlin. Reihe 1:
Allgemeiner politischer und historischer
Briefwechsel. Bd. 1. 1668–1676. Berlin: Akademie
Verlag, 1970.

Leibniz 1970b – Leibniz G.W. Sämtliche Schriften und
Briefe. Herausgegeben von der Deutschen
Akademie der Wissenschaften zu Berlin. Reihe 1:
Allgemeiner politischer und historischer
Briefwechsel. Bd. 8. 1692. Berlin: Akademie
Verlag, 1970.

Leibniz 1971 – Leibniz G.W. Sämtliche Schriften und
Briefe. Herausgegeben von der Deutschen
Akademie der Wissenschaften zu Berlin. Reihe 4:
Politische Schriften. Bd. 1. 1667–1676. Berlin:
Akademie Verlag,1971.

Leibniz 1979 – Leibniz G.W. Sämtliche Schriften und
Briefe. Herausgegeben von der Deutschen
Akademie der Wissenschaften zu Berlin. Reihe 1:
Allgemeiner politischer und historischer
Briefwechsel. Bd. 10. 1694. Berlin: Akademie
Verlag, 1979.

Leibniz 1982 – Leibniz G.W. Sämtliche Schriften und
Briefe. Herausgegeben von der Deutschen
Akademie der Wissenschaften zu Berlin. Reihe 1:
Allgemeiner politischer und historischer
Briefwechsel. Bd. 11. Januar – Oktober 1695.
Berlin: Akademie Verlag, 1982.

Leibniz 1992 – Leibniz G.W. Sämtliche Schriften und
Briefe. Herausgegeben von der Deutschen
Akademie der Wissenschaften zu Berlin. Reihe 1:
Allgemeiner politischer und historischer
Briefwechsel. Bd. 9. 1693. Berlin: Akademie
Verlag, 1992.

Leibniz 1993 – Leibniz G.W. Sämtliche Schriften und
Briefe. Herausgegeben von der Deutschen
Akademie der Wissenschaften zu Berlin. Reihe 1:
Allgemeiner politischer und historischer
Briefwechsel. Bd. 14. Mai–Dezember 1697. Berlin:
Akademie Verlag, 1993.

Leibniz 1998 – Leibniz G.W. Sämtliche Schriften und
Briefe. Herausgegeben von der Deutschen
Akademie der Wissenschaften zu Berlin. Reihe 1:
Allgemeiner politischer und historischer
Briefwechsel. Bd. 15. Januar – Dezember 1698.
Berlin: Akademie Verlag, 1998.

Leibniz 2001 – Leibniz G.W. Sämtliche Schriften und
Briefe. Herausgegeben von der Deutschen
Akademie der Wissenschaften zu Berlin. Reihe 1:
Allgemeiner politischer und historischer
Briefwechsel. Bd. 17. Mai – Dezember 1699.
Berlin: Akademie Verlag, 2001.

Leibniz 2005 – Leibniz G.W. Sдmtliche Schriften und
Briefe. Herausgegeben von der Deutschen
Akademie der Wissenschaften zu Berlin. Reihe 1:
Allgemeiner politischer und historischer
Briefwechsel. Bd. 18. Januar – August 1700.
Berlin: Akademie Verlag, 2005.

Leibniz 2006 – Leibniz G.W. Der Briefwechsel mit den
Jesuiten in China (1689–1714). Herausgegeben und
mit einer Einleitung versehen von Rita Widmaier.
Textherstellung und Übersetzung von Malte-
Ludolf  Babin. Hamburg: Felix Meiner Verlag, 2006.

Leibniz 2008 – Leibniz G.W. Sämtliche Schriften und
Briefe. Herausgegeben von der Deutschen
Akademie der Wissenschaften zu Berlin. Reihe 4:
Politische Schriften. Bd. 6. 1695–1697. Berlin:
Akademie Verlag, 2008.

Leibniz 2010 – Leibniz G.W. Sämtliche Schriften und
Briefe. Herausgegeben von der Deutschen
Akademie der Wissenschaften zu Berlin. Reihe 1:
Allgemeiner politischer und historischer
Briefwechsel. Bd. 13. August 1696 – April 1697.
Berlin: Akademie Verlag, 2010.

Lisiak 2003 – Lisiak B. Korespondencja Adama
Kochaсskiego SJ zwіaszcza z Gottfriedem
W. Leibnizem w sprawach jкzykoznawstwa
// Nasza Przeszłość. 2003. № 99. P. 405–415.
DOI: 10.52204/np.2003.99.405-415

Lisiak 2017 – Lisiak B. Leibniz’s Scientific Collaboration
with Adam Kochaсski, S.J. // Roczniki filozoficzne.
Annales de philosophie. 2017. T. 65, № 2.
Р. 205–222. DOI: 10.18290/rf.2017.65.2-10

Merkel 1920 – Merkel F.R. G.W. von Leibniz und die China-
Mission. Eine Untersuchung über die Anfänge der
protestantischen Missionsbewegung. Leipzig:
JC Hinrichs, 1920.

Mugello 1977 – Mugello D.E. Leibniz and Confucianism:
The Search for Accord. Honolulu: University of
Hawai’i Press, 1977.



Logos et Рraxis. 2025. Vol. 24. No. 3 59

В.А. Куприянов. Россия в ранних лингвистических исследованиях Лейбница

Müller 1955 – Müller K. Gottfried Wilhelm Leibniz und
Nicolaas Witsen. Berlin: Akad.-Verl., 1955.

Perkins 2004 – Perkins F. Leibniz and China:
A Commerce of Light. Cambridge: Cambridge
University Press, 2004. DOI: 10.1017/
CBO9780511519994

Richter 1946 – Richter L. Leibniz und sein Russlandbild.
Berlin: Boston: De Gruyter, 1946.

Schulenburg 1973 – von der Schulenburg S. Leibniz
als Sprachforscher. Frankfurt am Main:
Klostermann, 1973.

REFERENCES

Bugaj A.S., Borodin A.I., 1979. Biographical Dictionary
of Figures in the Field of Mathematics. Kiev,
Radjanska shkola Publ.

Gerye V.I., 1868. Leibniz and His Century. In 2 Vols.
Vol. 1. Saint Petersburg, Pechatnja V. Golovina.

Gerye V.I., 1871. Leibniz and His Century. In 2 Vols.
Vol. 2: Leibniz’s Relations to Russia and Peter
the Great According to Leibniz’s Unpublished
Papers in the Hanover Library. Saint Petersburg,
Pechatnja V. Golovina.

Guzevich D.Ju., Guzevich I.D., 2008. The Great
Embassy. The Turn of the Epochs, or the
Beginning of the Journey 1697–1698. Saint
Petersburg, Dmitrij Bulanin.

Dolgih B.O., 1960. The Clan and Tribal Composition
of the Peoples of Siberia in the 17th Century.
Moscow, Izd-vo AN SSSR.

Ides I., Brand A., 1967. Notes on the Russian Embassy to
China (1692–1695). Moscow, Glav. red. vost. lit.

Kizilov M., 2015. Crimean Gothia: History and
Destiny. Simferopol, Nasledie tysjacheletij Publ.

Kontev A.V., 2022. Upper Ob and Irtysh Regions on
Old Maps of the 16th – 17th Centuries. Barnaul,
AltGPU.

Kupriyanov V.A., 2024. “The Sciences and Arts are the
True Treasure of the Human Kind”: Concerning the
Question of the Motives of G.W. Leibniz’s Interest
to Russia and Peter the Great. International Journal
of Cultural Research, no. 3 (56), pp. 31-46.
DOI: 10.52173/2079-1100_2024_3_31

Kuprijanov V.A., Smagina G.I., 2024. “To Ensure the
Flourishing of Sciences and Arts in the Huge
Empire”: Leibniz’s Ideas Concerning The
Development Of Russia. Sociologija nauki i
tehnologij, vol. 15, no. 3, pp. 7-45. DOI: 10.24412/
2079-0910-2024-3-7-45

Lejbnic G.V., 1873. Collection of Letters and Memorials
of Leibniz Relating to Russia and Peter the
Great. Saint Petersburg, Tip. Imperot. Akad. nauk.

Naarden B., 2010. Nicolaas Witsen and Tartaria. Vitsen N.
Severnaja i Vostochnaja Tartarija. Tom III.

Nauchnye materialy. Amsterdam, Pegasus,
pp. 35-138.

Sergeev O.A., 2015. Mentions of the “Cheremis
Language” at the End of the 17th Century in the
Correspondence of G.V. Leibniz. Ezhegodnik
finno-ugorskikh issledovanij, no. 2, pp. 57-63.

Carhart M.C., 2019. Leibniz Discovers Asia. Social
Networking in the Republic of Letters.
Baltimore, John Hopkins University Press.

Collani C., 1994. Claudio Filippo Grimaldi S.J. Zur
Ankunft des päpstlichen Legaten Charles
Maillard de Tournon in China. Monumenta
Serica, vol. 42, pp. 329-359.

Drzewieniecki W.M., 1967. The Knowledge of China
in XVII Century Poland as Reflected in the
Correspondence Between Leibniz and Kochaсski.
The Polish Review, vol. 12, no. 3, pp. 53-66.

Franke O., 1928. Leibniz Und China. Zeitschrift Der
Deutschen Morgenlдndischen Gesellschaft,
vol. 82, no. 3/4, pp. 155-178.

Kochanski A., 1901. Korespondencja Kochanskiego
i Leibniza wedhig odpisw D-ra E. Bodemanna z
oryginalow, znajdujacych sie w Bibliotece
Krolewskiej w Hanowerze po raz pierwszy
podana do druku. Prace Matematyczno-
Fizyczne, vol. XII, pp. 225-278.

Kochanski A., 1902. Korespondencja Kochanskiego
i Leibniza wedhig odpisw D-ra E. Bodemanna
z oryginalow, znajdujacych sie w Bibliotece
Krolewskiej w Hanowerze po raz pierwszy
podana do druku. Prace Matematyczno-
Fizyczne, vol. XIII, pp. 237-283.

Lach D.F., 1945. Leibniz and China. Journal of the
History of Ideas, vol. 6, no. 4, pp. 436-455.

Lach D., 1957. Leibniz G. The Preface to Leibniz’
Novissima Sinica. Honolulu, University of Hawaii
Press.

Leibnitius G.G., 1717. Collectanea etymologica
illustrationi linguarum, veteris celticae,
germanicae, gallicae aliarumque inservientia.
Tomus 2. Hannovera, Foerster.

Leibnitius G. G., 1768. Opera omnia nunc primum
collecta, in classes distributa, præfationibus
et indicibus exhornata, studio Ludovici Dutens.
Tomus 6, Pars 2. Genf, Apud Fratres de Tournes.

Leibniz G. W., 1954. Sämtliche Schriften und Briefe.
Herausgegeben von der Deutschen Akademie
der Wissenschaften zu Berlin. Reihe 1:
Allgemeiner politischer und historischer
Briefwechsel. Bd. 5. 1687–1690. Berlin,
Akademie Verlag.

Leibniz G. W., 1957. Sämtliche Schriften und Briefe.
Herausgegeben von der Deutschen Akademie der
Wissenschaften zu Berlin. Reihe 1: Allgemeiner
politischer und historischer Briefwechsel.
Bd. 6. 1690–1691. Berlin, Akademie Verlag.



60

ЧУЖЕЗЕМЕЦ (ΞΈΝΟΣ): ОСМЫСЛЕНИЕ ДРУГОГО В ФИЛОСОФИИ

Logos et Рraxis. 2025. Т. 24. № 3

Leibniz G.W., 1964. Sämtliche Schriften und Briefe.
Herausgegeben von der Deutschen Akademie
der Wissenschaften zu Berlin. Reihe 1:
Allgemeiner politischer und historischer
Briefwechsel. Bd. 7. 1691–1692. Berlin,
Akademie Verlag.

Leibniz G.W., 1970. Sämtliche Schriften und Briefe.
Herausgegeben von der Deutschen Akademie
der Wissenschaften zu Berlin. Reihe 1:
Allgemeiner politischer und historischer
Briefwechsel. Bd. 1. 1668–1676. Berlin,
Akademie Verlag.

Leibniz G.W., 1970. Sämtliche Schriften und Briefe.
Herausgegeben von der Deutschen Akademie der
Wissenschaften zu Berlin. Reihe 1: Allgemeiner
politischer und historischer Briefwechsel.
Bd. 8. 1692. Berlin, Akademie Verlag.

Leibniz G.W., 1971. Sämtliche Schriften und Briefe.
Herausgegeben von der Deutschen Akademie
der Wissenschaften zu Berlin. Reihe 4:
Politische Schriften. Bd. 1. 1667–1676. Berlin,
Akademie Verlag.

Leibniz G.W. 1979, Sämtliche Schriften und Briefe.
Herausgegeben von der Deutschen Akademie
der Wissenschaften zu Berlin. Reihe 1:
Allgemeiner politischer und historischer
Briefwechsel. Bd. 10. 1694. Berlin, Akademie Verlag.

Leibniz G.W. 1982. Sämtliche Schriften und Briefe.
Herausgegeben von der Deutschen Akademie
der Wissenschaften zu Berlin. Reihe 1:
Allgemeiner politischer und historischer
Briefwechsel. Bd. 11. Januar-Oktober 1695.
Berlin, Akademie Verlag.

Leibniz G.W., 1992. Sämtliche Schriften und Briefe.
Herausgegeben von der Deutschen Akademie der
Wissenschaften zu Berlin. Reihe 1: Allgemeiner
politischer und historischer Briefwechsel. Bd. 9.
1693. Berlin, Akademie Verlag.

Leibniz G.W., 1993. Sämtliche Schriften und Briefe.
Herausgegeben von der Deutschen Akademie
der Wissenschaften zu Berlin. Reihe 1:
Allgemeiner politischer und historischer
Briefwechsel. Bd. 14. Mai–Dezember 1697.
Berlin, Akademie Verlag.

Leibniz G.W., 1998. Sämtliche Schriften und Briefe.
Herausgegeben von der Deutschen Akademie
der Wissenschaften zu Berlin. Reihe 1:
Allgemeiner politischer und historischer
Briefwechsel. Bd. 15. Januar-Dezember 1698.
Berlin, Akademie Verlag.

Leibniz G.W., 2001. Sämtliche Schriften und Briefe.
Herausgegeben von der Deutschen Akademie

der Wissenschaften zu Berlin. Reihe 1:
Allgemeiner politischer und historischer
Briefwechsel. Bd. 17. Mai-Dezember 1699.
Berlin, Akademie Verlag.

Leibniz G.W., 2005. Sämtliche Schriften und Briefe.
Herausgegeben von der Deutschen Akademie
der Wissenschaften zu Berlin. Reihe 1:
Allgemeiner politischer und historischer
Briefwechsel. Bd. 18. Januar-August 1700.
Berlin, Akademie Verlag.

Leibniz G.W., 2006. Der Briefwechsel mit den Jesuiten
in China (1689–1714). Herausgegeben und
mit einer Einleitung versehen von Rita
Widmaier. Textherstellung und Ьbersetzung
von Malte-Ludolf Babin. Hamburg, Felix
Meiner Verlag.

Leibniz G. W., 2008. Sämtliche Schriften und Briefe.
Herausgegeben von der Deutschen Akademie
der Wissenschaften zu Berlin. Reihe 4:
Politische Schriften. Bd. 6. 1695-1697. Berlin,
Akademie Verlag.

Leibniz G.W., 2010. Sämtliche Schriften und Briefe.
Herausgegeben von der Deutschen Akademie
der Wissenschaften zu Berlin. Reihe 1:
Allgemeiner politischer und historischer
Briefwechsel. Bd. 13. August 1696 - April 1697.
Berlin, Akademie Verlag.

Lisiak B., 2003. Korespondencja Adama Kochaсskiego
SJ zwіaszcza z Gottfriedem W. Leibnizem
w sprawach jкzykoznawstwa. Nasza Przeszłość,
no. 99,  pp.  405-415.  DOI:  10.52204/
np.2003.99.405-415

Lisiak B., 2017. Leibniz’s Scientific Collaboration
with Adam Kochaсski, S.J. Roczniki filozoficzne.
Annales de philosophie, vol. 65, no. 2, pp. 205-222.
DOI: 10.18290/rf.2017.65.2-10

Merkel F.R., 1920. G.W. von Leibniz und die China-
Mission. Eine Untersuchung über die Anfänge
der protestantischen Missionsbewegung.
Leipzig, JC Hinrichs.

Mugello D. E., 1977. Leibniz and Confucianism:
The Search for Accord. Honolulu, University
of Hawai’i Press.

Müller, K. 1955. Gottfried Wilhelm Leibniz und
Nicolaas Witsen. Berlin, Akademie Verlag.

Perkins F., 2004. Leibniz and China: A Commerce
of Light. Cambridge, Cambridge University
Press. DOI: 10.1017/CBO9780511519994

Richter L., 1946. Leibniz und sein Russlandbild. Berlin,
Boston, De Gruyter.

von der Schulenburg S.,  1973. Leibniz als
Sprachforscher. Frankfurt am Main, Klostermann.



Logos et Рraxis. 2025. Vol. 24. No. 3 61

В.А. Куприянов. Россия в ранних лингвистических исследованиях Лейбница

Information About the Author

Viktor A. Kupriyanov, Candidate of Sciences (Philosophy), Senior Researcher, Saint Petersburg
Вranch of the S.I. Vavilov Institute for the History of Natural Science and Technology of the Russian
Academy of Sciences, Universitetskaya Emb., 5B, 199034 Saint Petersburg, Russian Federation,
nonignarus-artis@mail.ru, https://orcid.org/0000-0003-0757-3752

Информация об авторе

Виктор Александрович Куприянов, кандидат философских наук, старший научный со-
трудник, Санкт-Петербургский филиал Института истории естествознания и техники им. С.И. Вави-
лова РАН, Университетская наб., 5Б, 199034 г. Санкт-Петербург, Российская Федерация,
nonignarus-artis@mail.ru, https://orcid.org/0000-0003-0757-3752




Р

ос
то

ва
 Н

.Н
., 

20
25

62 Logos et Рraxis. 2025. Т. 24. № 3

ЧУЖЕЗЕМЕЦ (ΞΈΝΟΣ): ОСМЫСЛЕНИЕ ДРУГОГО В ФИЛОСОФИИ



www.volsu.ru

DOI: https://doi.org/10.15688/lp.jvolsu.2025.3.7

UDC 130.3 Submitted: 02.08.2025
LBC 87.523 Accepted: 02.09.2025

VICTOR VASNETSOV: THE ANTHROPOLOGY OF THE “OTHER”

Natalia N. Rostova
Lomonosov Moscow State University, Moscow, Russian Federation

Abstract. The article provides a philosophical and anthropological study of the work of the outstanding
Russian artist Viktor Vasnetsov. The author turns to two main subjects of his painting – fairytale images and the image
of silence – and uses their example to reveal the key idea of duality of mind for Russian culture. According to this
idea, one mind is connected with the world and adaptation to it, and the other mind, literally different from it,
is connected with the ideal. The first mind helps us navigate in space; the second mind sets the metaphysical
coordinates of our lives. If the European consciousness is defined by the opposition “mind – madness”, then the
Russian consciousness removes this opposition in “third” terms, such as “superintelligent,” that are behind the
mind. For Russian culture, the idea of silence is important not as the absence of speech, but as an experience
of apophaticity, as well as the idea of madness not as a deviation from reason, but as a source of mind and the search
for another transformed being. It is widely believed that Vasnetsov wrote fabulous motifs, wanting to distance
himself from the harsh reality. However, bearing in mind the artistic and epistolary legacy of the painter, this
assessment should be considered superficial and one-sided. Vasnetsov turned to the fairy tale not as an ethnographer,
but as an archaeologist of the national consciousness. For him, a fairy tale is not just folklore but the objectified
consciousness of the people, in which we discover its deepest hidden layer. Exploring folk tales and epics, Vasnetsov
brings out the picturesque anthropological types of our culture – Ivan the Fool, epic heroes, and knights –
and together with them sheds light on our key values: the search for a different, transformed world, valor, kindness,
and selfless love for the motherland. In the image of the “Angel of Silence” he reveals the ideal of the inner man.

Key words: philosophy of Russian painting, mind, madness, silence, fairy tale.

Citation. Rostova N.N. Victor Vasnetsov: The Anthropology of the “Other”. Logos et Praxis, 2025, vol. 24,
no. 3, pp. 62-68.  (in Russian). DOI: https://doi.org/10.15688/lp.jvolsu.2025.3.7

УДК 130.3 Дата поступления статьи: 02.08.2025
ББК 87.523 Дата принятия статьи: 02.09.2025

ВИКТОР ВАСНЕЦОВ: АНТРОПОЛОГИЯ «ИНОГО»

Наталья Николаевна Ростова
Московский государственный университет им. М.В. Ломоносова, г. Москва, Российская Федерация

Аннотация. В статье проводится философско-антропологическое исследование творчества выдающего-
ся русского художника Виктора Васнецова. Автор обращается к двум основным сюжетам его живописи –
сказочным образам и образу молчания, и на их примере вскрывает ключевую для русской культуры идею
двойственности ума. Согласно этой идее один ум связан с миром и приспособлением к нему, а другой ум,
буквально отличный от него, иной, связан с идеалом. Первый ум помогает ориентироваться в пространстве,
второй ум задает метафизические координаты нашей жизни. Если европейское сознание задано оппозицией
«ум – безумие», то русское сознание снимает эту оппозицию в «третьих» терминах, таких как «сверхразумное»
или «заумь». Для русской культуры важна идея молчания не как отсутствия речи, а как опыта апофатики, а
также идея безумия не как отклонения от разума, а как источника ума и поиска иного преображенного бытия.
Распространено мнение, что Васнецов писал сказочные мотивы, желая отстраниться от тяжелой действитель-
ности. Однако, имея в виду художественное и эпистолярное наследие живописца, следует считать эту оценку
поверхностной и односторонней. Васнецов обращался к сказке не как этнограф, а как археолог народного
сознания. Сказка для него не просто фольклор, а объективированное сознание народа, в котором обнаружи-



Logos et Рraxis. 2025. Vol. 24. No. 3 63

Н.Н. Ростова. Виктор Васнецов: антропология иного

вается его самый глубинный потаенный слой. Исследуя народные сказания и эпосы, Васнецов выводит живопис-
ные антропологические типы нашей культуры – Ивана-дурака, богатырей и витязей, а вместе с ними проливает
свет на наши ключевые ценности – искание иного, преображенного царства, доблесть, доброту и самоотвержен-
ную любовь к родине. В образе «Ангела молчания» он приоткрывается идеал внутреннего человека.

Ключевые слова: философия русской живописи, ум, безумие, молчание, сказка.

Цитирование. Ростова Н. Н. Виктор Васнецов: антропология «иного» // Logos et Praxis. – 2025. – Т. 24,
№ 3. – С. 62–68. – DOI: https://doi.org/10.15688/lp.jvolsu.2025.3.7

Виктор Васнецов – художник-сказочник,
автор росписи Владимирского собора в Кие-
ве, декоратор, архитектор, который своими
чудными творениями создал «русский стиль».
Фасад Третьяковской галереи, церковь в Аб-
рамцеве, волшебный дом самого художника
в одном из московских переулков, особняк
Цветкова – праздник русской культуры, пода-
ренный нам художником. В своем творчестве
он проникает в глубины народного духа
и вскрывает доминанту русской культуры –
искание иного преображенного мира и сокро-
венного образа человека. Для того чтобы рас-
крыть этот тезис, в данной статье мы обра-
тимся к двум ключевым сюжетам его творче-
ства – живописи на тему народных сказаний и
таинственному образу молчания.

Сказка

«Я всегда был убежден, – признается
Васнецов, – что в жанровых и исторических
картинах, статуях и вообще в каком бы то
ни было произведении искусства – образа, зву-
ка, слова – в сказках, песне, былине, драме
и пр. сказывается весь цельный облик наро-
да, внутренний и внешний, – с прошлым и на-
стоящим, а может быть, и будущим. Только
больной и плохой человек не помнит и не це-
нит своего детства и юности... Плох тот на-
род, который не помнит, не ценит и не любит
своей истории!» [Васнецов 1987, 150]. Васне-
цов обращается в своей живописи к сказкам
и русскому эпосу. Здесь он ищет облик наро-
да, то, что определяет наше прошлое, настоя-
щее и будущее.

Для В. Стасова «Русско-волшебные со-
чинения Виктора Васнецова: “Иван-царевич
с Еленой Прекрасной”, “Ковер-самолет”,
“Три царевны подземного царства”, “Сирины
и Гамаюны”, все это – неудачные выдумки
и слабо написанные картины» [Стасов web].
Для Васнецова его труд – дань народу, воз-

вращение им же данного. «Я жил, – пишет он
Стасову, – в селе среди мужиков и баб и лю-
бил их не “народнически”, а попросту, как своих
друзей и приятелей, – слушал их песни и сказ-
ки, заслушивался, сидя на печи при свете
и треске лучины» [Васнецов 1987, 154]. Поз-
же он напишет: «Хотя я только художник, но
народ свой люблю не на картинах только
и жанрах – люблю его всего, его богатырс-
кую, подчас размашистую натуру, его песню,
сказку, его художество, его всю, наконец, мно-
гострадальную историю…» [Васнецов 1987,
212]. Для Васнецова народ – не умозритель-
ная категория, не абстрактный предмет ин-
тереса, единственной формой отношения к ко-
торому может быть только «любовь к даль-
нему», но плоть, от которой произошел он сам.
Фольклор не атрибут социальной прослойки, но
глубинные грезы, выражающие душу России.

Васнецов работает над сказочными по-
лотнами с конца 70-х гг. XIX в. («Три царевны
подземного царства», 1881; «Ковер-само-
лет», 1880; «Иван-царевич на Сером Вол-
ке», 1889 и др.). В начале 80-х он создает эс-
кизы к декорациям и костюмам для оперы
Н.А. Римского-Корсакова «Снегурочка», со-
чиненной композитором по мотивам одноимен-
ной пьесы А.Н. Островского. Премьера со-
стоялась в Русской частной опере Саввы
Мамонтова в 1885 г. и имела большой успех.
Васнецов живописно воскресил, говоря сло-
вами Афанасьева, поэтическое воззрение на-
рода на природу и воплотил в Снегурочке жен-
ский идеал. Как выразится потом Дягилев,
русское искусство указало разносторонний
путь – от сурового образа Морозовой до ми-
лого облика Снегурочки. Стасов восхищался
эскизами Васнецова: «Они полны поэзии, жиз-
ни, правды, русского духа, фантазии и красо-
ты. <…> Какая изумительная галерея древ-
него русского народа, во всем его чудесном
и красивом облике» [Васнецов 1987, 328].
В поздний период Васнецов пишет так назы-



64

ЧУЖЕЗЕМЕЦ (ΞΈΝΟΣ): ОСМЫСЛЕНИЕ ДРУГОГО В ФИЛОСОФИИ

Logos et Рraxis. 2025. Т. 24. № 3

ваемую «Поэму семи сказок» («Спящая ца-
ревна», «Царевна Несмеяна», «Кащей Бес-
смертный», «Баба-Яга», «Царевна-лягушка»,
«Ковер-самолет», «Сивка-Бурка»; 1901–1926).
Об этих последних тяжелых временах он со-
общает сыну в 1925 г.: «Я работаю, сколько
могу по своим старческим силам – и рабо-
таю именно над сказками, так как работа
для денег сама собою прекратилась, потому
что никаких и ниоткуда покупателей нет, ни до-
машних – больше, впрочем, спекулянтов, –
ни заграничных. Так я принялся за сказки. Те-
перь на очереди “Ковер-самолет”, летит что-
то очень с задержками. Перед ним работал
над “Царевной-Лягушкой”. Хоть понемногу,
а картины двигаются вперед. Красок вот не-
где достать, свои плохи, а заграничных нет.
В связи с обстоятельствами – общие художе-
ственные дела крайне туги» [Васнецов 1987, 253].
Впрочем, это оборотная, нехудожественная
сторона действительности. Она касается ху-
дожника, а не художества. У Васнецова, ка-
к истинного художника, творчество пре-
взошло творца: он подарил нам наглядность
наших грез.

Сказка не отражение действительности,
не то, что находится в позитивном или нега-
тивном отношении с социальными практика-
ми, как полагал В. Пропп [Пропп 1986]. Сказ-
ка для Васнецова – это сама действитель-
ность, не выдумка, а, как сказал бы А. Лосев,
наиболее яркая и подлинная реальность, дан-
ная в живом чувстве [Лосев 2001]. Или, как
выражается Ф. Гиренок, сказка – это наше
уже-сознание [Гиренок 2025]. Она рассказы-
вает о том, как устроен внутренний мир чело-
века. Сказка обращена к душе, к нашим доя-
зыковым интуициям, определяющим наше
миросозерцание. Васнецов, работая со сказ-
ками, занимается археологией нашего созна-
ния. Какие сказки у народа, такая и его душа.

Национальное в сказке, скажет Е. Тру-
бецкой, имея в виду универсальные сюжеты,
почти всегда вариант общечеловеческого.
Сказки хранят память о «неумирающих цен-
ностях человеческой жизни», заключают в се-
бе «что-то для всех народов и для всех вре-
мен важное и нужное» [Трубецкой 2005, 386–
387]. И он прав. Но есть, однако, что-то непе-
реводимое в сказках, что передается внутри
культуры лишь от сердца к сердцу. Сам Тру-

бецкой заключает это невыразимое отличие
русских сказок в формулах о «женственном
характере» наших волшебных грез и о «мис-
тически пассивных переживаниях человечес-
кой души» [Трубецкой 2005, 426–427]. Герои
русских сказок – искатели иного царства, ко-
торое в пределе своем есть преображенный
мир. А потому наш главный герой – Иван-дурак,
тот, кто живет не своим умом, но небесной
мудростью. Кто в своей духовной нищете,
подобно святому, предоставляет себя софий-
ной стороне жизни. Он образец жертвенности
и самоотречения, последней ступенью кото-
рых является отказ от «Я». И только тот, кто
пошел по этому мистическому пути пассив-
ности до конца, получит высшую награду.
Васнецов воплотил этот неотмирный идеал
русской культуры, ее метафизическое уст-
ремление к Премудрости в картине «Сивка-
Бурка» (начало 1920-х гг.). В версии сказки из
сборника А.Н. Афанасьева Иван-дурак, млад-
ший сын, занимается ничегонеделаньем, он
отвращен от посюстороннего мира. Вещего
коня он получает из иного царства от умер-
шего отца, который призвал его из разверз-
шейся могилы. Старшие братья – умные. Они
побоялись на могилу к отцу ходить, ночью ее
стеречь, как велел при смерти отец. Млад-
ший сын исполнил волю отца за всех братьев,
потому что не боялся за свое «Я», которого
был лишен. Не с первого раза одолел Иван-
дурак на своем вещем коне высокий терем
царевны – желанной для всех невесты. А ког-
да одолел, стал женихом, преобразившись в
красивого молодца. Как говорит сказка: «Наш
Иван тут стал не Иван-дурак, а Иван царский
зять; оправился, очистился, молодец молод-
цом стал, не стали люди узнавать!» [Народ-
ные русские сказки 1985, 7]. Иван-Дурак на
картине Васнецова летит на волшебном коне
к высокому терему царевны и достигает той
высоты, которая обычному, то есть живуще-
му своим умом, человеку недоступна. В дар
он получает обручение с небесной невестой.
Идеал устремления к иномирью живописно
передан Васнецовым и в образах ковра-
самолета («Ковер-самолет», 1880; «Ковер-
самолет», 1920–1923, 1925), серого волка
(«Иван-царевич на Сером Волке», 1889), не-
здешней печали Царевны Несмеяны, которую
только дурень, то есть обладатель иного ума,



Logos et Рraxis. 2025. Vol. 24. No. 3 65

Н.Н. Ростова. Виктор Васнецов: антропология иного

оказался способен рассмешить («Царевна-
Несмеяна», 1916).

В эклектичной «Спящей царевне» (1913–
1917), объединяющей литературную сказку,
духовный космогонический стих «Голубиная
книга» и образ затерянного среди густого леса
прекрасного терема, в котором диковинно ра-
стут цветы, соседствуют медведи, попугаи
и лисы с зайцами, Васнецов создает свою
сказку. И сказка эта не о царевиче и его люб-
ви к царевне, но о сне, пробуждения от кото-
рого не дано. Несмотря на красочную деко-
ративность, общее эстетическое благолепие,
это образ апокалиптический. Проснемся ли
мы или не проснемся, ничто не изменится.
Пребывая во сне, мы, словно в клетке. Кра-
сота – вокруг нас, а мы, будто мертвы, мы
вне ее. Проснемся – но красота, окружающая
нас, неподлинная, в лесу спрятанная, словно
украденная, вырванная из родной почвы. Кни-
га Голубиная с премудростью, отвечающая
на вопросы: «От чего у нас начался белый
вольный свет?», «От чего у нас солнце крас-
ное?», «От чего у нас ум-разум?», «От чего
наши помыслы?», «От чего у нас мир-народ?», –
открыта перед нами, но прочесть мы ее не-
можем. Вот она премудрость, для нас не дос-

тупная. Непосредственности знания книги про-
тиворечит надуманность терема-сада. Мир
перестал быть для нас обжитым. Все сдви-
нулось со своих мест. Истины утратили свою
очевидность. Мы живем на ощупь, наугад, в
темноте. Наше сознание померкло. Мир пе-
рестал быть ясным. У нас есть глаза, но мы
разучились видеть. У нас есть сердце, но мы
разучились чувствовать. Сознание сузилось
до сонного терема, в котором мечты о полно-
те бытия обречены. Спящая царевна не об-
раз любви, а образ забвения себя, метафизи-
ческого обморока. Если вообразить пробуж-
дение царевны, это будет поистине страшная
картина – хаоса и тупика.

Картины «Богатыри» (1881–1898), «Ви-
тязь на распутье» (1882) и «После побоища
Игоря Святославича с половцами» (1880) –
это своеобразная трилогия, образ святой люб-
ви к родине, правды и достоинства русского
человека. Как говорил сам Васнецов, «Бога-
тыри Добрыня, Илья и Алешка Попович на бо-
гатырском выезде – примечают в поле, нет
ли где ворога, не обижают ли где кого?» [Вас-

нецов 1987, 59]. Враг – это тот, кто нарушает
порядок, границы мира. Богатыри ищут не лич-
ного подвига, но берегут родную землю. Прав-
да для русского человека – понятие сборное.
Она одна на всех. Она сопряжена с понятием
справедливости. Стасов говорил о том, что
«Богатыри» Васнецова занимают в истории
русской живописи одно из первейших мест.
Значение их выразилось в беседе молодых ху-
дожников Академии художеств. Стасов под-
слушал, обрадовался и тут же позавидовал,
что не подумал то же сразу сам, прежде ус-
лышанного. «А что они говорили? – делится
Стасов. – Они говорили, что эти “Богатыри”
для них выходят словно pendant, дружка,
к “Бурлакам” Репина. И тут и там – вся сила
и могучая мощь русского народа. Только эта
сила там – угнетенная и еще затоптанная,
обращенная на службу скотинную или машин-
ную, а здесь – сила торжествующая, спокой-
ная и важная, никого не боящаяся и выполня-
ющая сама, по собственной воле, то, что ей
нравится, что ей представляется потребным
для всех, для народа» [Васнецов 1987, 327].
И далее: «И что останавливает глаз и глубоко
проникает в душу, это то, что среди всего это-
го вооружения, мечей, кольчуг, копий, шлемов,
стремян и плетей из картины несется не толь-
ко одно впечатление силы и кровавых буду-
щих расправ, проломленных черепов, отруб-
ленных рук, исковерканных носов и глаз, но
еще впечатление благости, великодушия
и добродушия – ими полон всего более сам
Илья Муромец, главная срединная фигура»
[Васнецов 1987, 328].

По поводу картины «Витязь на распутье»
Васнецов уточняет: «На камне написано: “Как
приму ехати – живу не бывати – нет пути ни
прохожему, ни проезжему, ни пролетному”.
Следуемые далее надписи: “направу ехати –
женату быти; налеву ехати – богату быти” –
на камне не видны, я их спрятал под мох и стер
частью» [Васнецов 1987, 156]. Иными слова-
ми, перед нами витязь, у которого только один
путь, и он знает какой. В одном из писем Вас-
нецов так и называет свой образ – «Витязь
в раздумии перед прямой дорогой» [Васнецов
1987, 58–59].

Картина «После побоища Игоря Свя-
тославича с половцами» написана Васнецо-
вым на «Слово о полку Игореве», из которого



66

ЧУЖЕЗЕМЕЦ (ΞΈΝΟΣ): ОСМЫСЛЕНИЕ ДРУГОГО В ФИЛОСОФИИ

Logos et Рraxis. 2025. Т. 24. № 3

рождался миф о «Русской земле». Славные
витязи полегли за родину в землю, словно ус-
нули благим сном среди лазоревых цветов.
Смерть всякого воина, отстаивающего род-
ную землю, мученическая, осмысленная, а
потому святая.

Билися день,
Бились другой,
На третий день к полдню
Пали знамена Игоревы!
Тут разлучилися братья на бреге бытрой Каялы;
Тут кровавого вина недостало;
Тут пир докончили храбрые русские,
Сватов попоили,
А сами легли за Русскую землю!
Поникает трава от жалости,
А древо печалию
К земле преклонилось –

говорит нам автор «Слово о полку Игореве»,
сравнивая доблестную битву со свадебным
пиром [Слово о полку Игореве 2017, 15].

То не просто битва, то торжество. В уни-
сон «Слову…» картина Васнецова сохраняет
в себе амбивалентность плача и славы. Как
звучит русская пословица, на миру и смерть
красна. Мы смотрим на убитых воинов, а ви-
дим не смерть, а то, ради чего они положили
свои головы.

Ангел молчания

В московской мастерской художника,
расположенной на втором этаже его сказоч-
ного и одновременно простого русского дере-
вянного дома, черным углем на белой стене
изображен ангел. Его веки приспущены, взор
обращен вовнутрь, к губам поднесен указа-
тельный палец. Это ангел молчания («Ангел
молчания», начало 1900-х гг.).

Распространенная легенда говорит
о том, что маленькие дети мешали Васнецо-
ву работать, и тот, желая усмирить их, поста-
вил на входе символического стража. Однако
по воспоминаниям сына, дети и вправду лю-
били приходить к отцу, смотреть за его рабо-
той, подглядывать, как он кладет краски, и, ко-
нечно, путались под ногами, а тот боялся на-
них наступить, сердился, но никогда не выго-

нял [Васнецов 1987, 318]. Ангел ничего не сте-
режет, никого не останавливает. Это не сим-

вол для проходящих мимо, наподобие агитки
советских времен «Соблюдайте тишину!», это
символ каждого человека, живущего челове-
ческой жизнью, то есть внутренней. Внутрен-
няя жизнь начинается с молчания. Ангел сим-
волизирует не отсутствие внешнего шума, а
состояние ума. Образ ангела перекликается
с иконографией Иоанна Богослова в молча-
нии, обращенной к неизреченному. Молчание
как антропологический идеал присутствует у
Васнецова и в «Аленушке», и в написанном
вместе с ней «Затишье» (1881).

Дремлют сосны.
Дремлют дали.
Отдыхая, дремлет лес.
В воды тихие упали Отражения небес.
Под сосной сижу я в думах...
И затишье, и покой –
И в шептанье хвой угрюмых
Радость жизни предо мной –

писал В.А. Гиляровский по мотивам «Затишья».

Молчание – это мертвость для мира,
обращение к себе. Молчание – это смирение
сокрушенного сердца. Как говорится в молит-
ве святителя Игнатия Брянчанинова, «Мое
единственное достояние – стыдение лица
и молчание уст» [Святитель Игнатий 2010a,
170]. В своем пределе молчание – это свя-
щенное безмолвие, исихия. Пребывание в Боге
соединенного с самим собой человека, его
ума, души и тела как целого. Игнатий Брян-
чанинов пишет: «Какое же чувство объемлет
меня там? Объемлется все существо мое
глубоким, таинственным молчанием, вне вся-
кой мысли, вне всякого мечтания, вне всякого
душевного движения, производимого кровью;
субботствует и вместе действует существо
мое под управлением Святого Духа… Пре-
бываю как упоенный, забываю все, питаюсь
неведомой, нетленной пищей, нахожусь вне
всего чувственного, в области невеществен-
ного, в области, которая превыше не только
вещества, превыше всякой мысли, всякого
понятия: не чувствую самого тела моего. Очи
мои смотрят и не смотрят, видят и не видят,
уши слышат и не слышат… Молчание див-
ное, объемлющее ум, сердце, душу, устре-
мившихся всей крепостью своей к Богу и поте-
рявшихся – так сказать – в бесконечном движе-
нии к беспредельному, молчание это – вместе и



Logos et Рraxis. 2025. Vol. 24. No. 3 67

Н.Н. Ростова. Виктор Васнецов: антропология иного

беседа, но – без слов, без всякого разнообра-
зия, без мыслей, превыше мыслей» [Святи-
тель Игнатий 2010б, 537–538]. Видеть и разу-
меть посредством невидения и неведения то,
что выше созерцания и знания, и есть, гово-
рит Дионисий Ареопагит, «поистине видеть и
ведать» [Ареопагит 1995, 351].

Молчание – это беседа без слов, собесе-
дование с Богом нищего духом. Радикальный
отказ от чувственного и стремление к умопос-
тигаемому, обретение, как выражается святой
Каллист Ангеликуд (XIV в.), вышней родины.

Есть слово, а есть то, что выше слова.
Есть сказáнное, а есть то, что выше, – не-
сказамнное. Есть разумное, а есть то, что
выше разума, – сверхразумное. Русская куль-
тура тяготеет не к слову, а к дословному, к апо-
фатическому – тому, что прежде и выше сло-
ва. Наши основания мы находим не в уме,
а в зауми, в том, что за умом, что прежде
и сверх ума. Не умом, по словам поэта, Рос-
сию понимают, а тем, что его определяет.

В образе ангела молчания воплотился
русский идеал странничества, который в пре-
деле своем есть святость. В антропологичес-
ком смысле образ свидетельствует о том, что
человек – это пришелец в мире, сверхъесте-
ственно он рождается в опыте молчания. В эти-
ческом – он говорит нам об отказе от мирской
суеты, отказе от «Я» с тем, чтобы мерить все
божественной мерой. В эстетическом плане
он определяет красоту как то, что имеет он-
тологический статус, красота – это лад, со-
вершенство, обретаемые в Боге.

СПИСОК ЛИТЕРАТУРЫ

Ареопагит 1995 – Дионисий Ареопагит. О боже-
ственных именах. О мистическом богословии.
СПб.: Глагол, 1995.

Васнецов 1987 – Васнецов В.М. Письма. Дневники.
Воспоминания. Суждения современников.
М.: Искусство, 1987.

Гиренок 2025 – Гиренок Ф.И. Ценности и смыслы в
галлюценозе русского сознания. М.: Про-
спект, 2025.

Лосев 2001 – Лосев А.Ф. Диалектика мифа. М.:
Мысль, 2001.

Народные русские сказки 1985 – Народные русские
сказки А.Н. Афанасьева: в 3 т. Т. 2. М.: Наука,
1985.

Пропп 1986 – Пропп В.Я. Исторический корни вол-
шебной сказки. Ленинград: ЛГУ, 1986.

Святитель Игнатий 2010a – Святитель Игнатий
(Брянчанинов). Аскетические опыты: в 2 т.
Т. 1. М.: Изд-во Сретенского монастыря, 2010.

Святитель Игнатий 2010б – Святитель Игнатий
(Брянчанинов). Аскетические опыты: в 2 т.
Т. 2. М.: Изд-во Сретенского монастыря, 2010.

Слово о полку Игореве 2017 – Слово о полку Иго-
реве. Повести временных лет. М.: Стрекоза,
2017.

Стасов web – Стасов В.В. Избранные сочинения
в трех томах. Живопись, скульптура, музыка.
Т. 3. М.: Искусство, 1952. // http://az.lib.ru/s/
stasow_w_w/text_1901_iskusstvo_19_veka.shtml

Трубецкой 2005 – Трубецкой Е.Н. Смысл жизни.
М.: Канон+ : Реабилитация, 2005.

REFERENCES

Dionysius the Areopagite, 1995. About Divine Names.
About Mystical Theology. Saint Petersburg,
Glagol Publ.

Vasnetsov V.M., 1987. Letters. The Diaries. Memories.
Judgments of Contemporaries .  Moscow,
Iskusstvo Publ.

Girenok F.I., 2025. Values and Meanings in the
Hallucenosis of Russian Consciousness.
Moscow, Prospekt Publ.

Losev A.F., 2001. The Dialectic of Myth. Moscow,
Mysl Publ.

Russian Folk Tales by A.N. Afanasyev. In 3 Vols. Vol. 2.
Moscow, Nauka Publ., 1985.

Propp V.Ya., 1986. The Historical Roots of the Fairy
Tale. Leningrad, LGU.

St. Ignatius (Bryanchaninov), 2010. Ascetic
Experiments: In 2 Vols. Vol. 1. Moscow, Izd-vo
Sretenskogo monastyrya.

St. Ignatius (Bryanchaninov), 2010. Ascetic
Experiments: In 2 Vols. Vol. 2. Moscow, Izd-vo
Sretenskogo monastyrya.

The Tale of Igor’s Campaign. Russian Primary
Chronicle, 2017. Moscow, Strekoza Publ.

Stasov V.V., 1952. Selected Works in Three Volumes.
Painting, Sculpture, Music. Vol. 3. Moscow,
Iskusstvo Publ. URL: h ttp://az.lib.ru/s/
stasow_w_w/text_1901_iskusstvo_19_veka.shtml

Trubetskoy E.N., 2005. The Meaning of Life. Moscow,
Canon+ Publ., Rehabilitatiya Publ.



68

ЧУЖЕЗЕМЕЦ (ΞΈΝΟΣ): ОСМЫСЛЕНИЕ ДРУГОГО В ФИЛОСОФИИ

Logos et Рraxis. 2025. Т. 24. № 3

Information About the Author

Natalia N. Rostova, Doctor of Sciences (Philosophy), Associate Professor, Professor, Department
of Philosophical Anthropology, Faculty of Philosophy, Lomonosov Moscow State University, Leninskie
gory, 1, 119991 Moscow, Russian Federation, nnrostova@yandex.ru, https://orcid.org/0000-0002-3675-2082

Информация об авторе

Наталья Николаевна Ростова, доктор философских наук, доцент, профессор кафедры
философской антропологии философского факультета, Московский государственный университет
им. М.В. Ломоносова, Ленинские горы, 1, 119991 г. Москва, Российская Федерация, nnrostova@yandex.ru,
https://orcid.org/0000-0002-3675-2082



Logos et Рraxis. 2025. Vol. 24. No. 3 69


Е

ре
ме

ев
а Н

.В
., 2

02
5

ЧУЖЕЗЕМЕЦ (ΞΈΝΟΣ): ОСМЫСЛЕНИЕ ДРУГОГО В ФИЛОСОФИИ



www.volsu.ru

DOI: https://doi.org/10.15688/lp.jvolsu.2025.3.8

UDC 130.2 Submitted: 02.08.2025
LBC 87.3(4/8) Accepted: 02.09.2025

INTERACTIVITY AND INTERPASSIVITY OF FAITH
IN THE POSTMODERN ERA

Natalya V. Eremeeva
Mogilev Institute of the Ministry of Internal Affairs, Mogilev, Republic of Belarus

Abstract. This article is a historical and philosophical review of the views of S. Žižek and M. Foucault on faith
as an intersocial phenomenon. The interest of postmodern philosophers in the issues of faith, including religious
faith, is noted. A brief overview of the works of S. Žižek devoted to the interactivity and interpassivity of an event is
given. According to the conclusions of S. Žižek, an event of a symbolic order, to which faith belongs, is present in its
very possibility and is characterised by a special structure of relations between the subject, object, and signifier. To be
the subject of an event that belongs to the horizon of symbolic reality means to have the possibility of being replaced
either by a signifier that determines interactivity or by an object, and then we are talking about the interpassivity of the
event. These substitutes can be represented by real others; thus, Žižek reveals the ontology of any symbolic event as
interpersonal, including our faith, which is a displaced, decentered faith of another – a subject who supposedly
believes. There is a tension between the ontology of the symbolic event and its understanding, since the decentred
subject does not come into contact with the other, as it is repressed in a state of interpassivity. In this regard, the need
to develop the theme of intersubjectivity is postulated through raising the question of the possibility of communication
with another. The understanding of madness by M. Foucault is analyzed, who reveals its morbid nature as a violation
of the ability of a sick individual to establish certain relationships with the environment, that is, the monologue of
mental illness, which is the destruction of social evolution, the disintegration of intersubjectivity, and the destruction
of the possibility of dialogue. Foucault’s direct reference to the pathology of faith, which is understood, as in Žižek,
in symbolic form, is noted, and the assumption is made that religious faith may be a special case of this. The
assumption about the discovery of the ontological religiosity of humans by the “archaeology” of postmodernism is
emphasized, since the creative role of questioning the other/Other in the ontology of the subject is revealed. As an
example of the implementation of the interest of modern philosophy and science in communication strategies in
ontology, the synergetics of a nonlinear system is considered in comparison with the energetic teaching of Palamism.
The conclusion is made about the possibility of an interdisciplinary search at the intersection of the sciences of
nature, philosophy, and theology in the field of evolutionary trends that rethink and relearn the energetic and traditional
teleological concept of nature, seeking as its result the highest form of socio-communicative and biosynthetic reality.

Key words: faith, event, intersubjectivity, interpassivity, synergetics, Palamism, S. Žižek, M. Foucault.

Citation. Eremeeva N.V. Interactivity and Interpassivity of  Faith in the Postmodern Era. Logos et Praxis,
2025, vol. 24, no. 3, pp. 69-74. (in Russian). DOI: https://doi.org/10.15688/lp.jvolsu.2025.3.8

УДК 130.2 Дата поступления статьи: 02.08.2025
ББК 87.3(4/8) Дата принятия статьи: 02.09.2025

ИНТЕРАКТИВНОСТЬ И ИНТЕРПАССИВНОСТЬ ВЕРЫ
В ЭПОХУ ПОСТМОДЕРНА

Наталья Владимировна Еремеева
Могилевский институт Министерства внутренних дел Республики Беларусь, г. Могилев, Республика Беларусь

Аннотация. Данная статья представляет собой историко-философский обзор суждений С. Жижека
и М. Фуко о вере как интерсоциальном феномене. Отмечается интерес философов эпохи постмодерна к проб-
лематике веры, в том числе религиозной. Делается краткий обзор работ С. Жижека, посвященных интерактивности
и интерпассивности события. Согласно выводам С. Жижека событие символического порядка, к которым



70

ЧУЖЕЗЕМЕЦ (ΞΈΝΟΣ): ОСМЫСЛЕНИЕ ДРУГОГО В ФИЛОСОФИИ

Logos et Рraxis. 2025. Т. 24. № 3

относится и вера, наличествует в самой своей возможности и характеризуется особой структурой отноше-
ний субъекта, объекта и означающего. Быть субъектом события, относящегося к горизонту символической
реальности, это значит иметь возможность быть замещенным либо означающим, определяющим интерак-
тивность, либо объектом, и тогда речь идет об интерпассивности события. В качестве этих заместителей
могут представать реальные другие. Таким образом, Жижек вскрывает онтологию любого символического
события как интерперсонального, в том числе нашу веру, что есть смещенная, децентрированная вера дру-
гого, то есть субъекта, предположительно верящего. Отмечается напряжение между онтологией события
символического порядка и его пониманием, поскольку децентрированный субъект не соприкасается с дру-
гим, так как вытесняется в состоянии интерпассивности. В связи с этим постулируется необходимость разви-
тия темы интерсубъективности через постановку вопроса о возможности коммуникации с другим. Анали-
зируется понимание безумия М. Фуко, который раскрывает болезненную природу феномена как наруше-
ние возможности больного индивида установить некоторые отношения со средой, то есть монологичность
психической болезни, которая является деструкцией социальной эволюции, распадом интерсубъективности,
уничтожением возможности диалога. Отмечается прямое указание Фуко на патологию веры, которая пони-
мается, как и у Жижека, в символической форме, и делается предположение, что религиозная вера может
быть частным случаем таковой. Акцентируется предположение об открытии «археологией» постмодерна
онтологической религиозности человека, поскольку обнаруживается созидательная роль вопрошания дру-
гого и Другого в онтологии субъекта. В качестве примера реализации интереса современной философии
и науки к коммуникативным стратегиям в онтологии рассматривается синергетика нелинейной системы
в сравнении с энергийным учением паламизма. Делается вывод о возможности междисциплинарного поиска
на стыке наук о природе, философии и теологии в области эволюционистских направлений, которые переос-
мысливают и заново усваивают энергийное и традиционное телеологическое представление о природе, ища
в качестве ее итога высшую форму социально-коммуникативной и биосинтетической реальности.

Ключевые слова: вера, событие, интерсубъективность, интерпассивность, синергетика, паламизм,
С. Жижек, М. Фуко.

Цитирование. Еремеева Н. В. Интерактивность и интерпассивность веры в эпоху постмодерна  // Logos
et Praxis. – 2025. – Т. 24, № 3. – С. 69–74. – DOI: https://doi.org/10.15688/lp.jvolsu.2025.3.8

Сюжеты философии постмодерна, кото-
рые будут использованы в данной статье в ка-
честве иллюстраций, раскрывают возмож-
ность понимания онтологии веры как интер-
социального феномена, как события символи-
ческого порядка другого. В условиях принци-
пиального отсутствия телеологической перс-
пективы в постмодернистской картине бытия,
проблематика события веры вообще и спасе-
ния как события веры в частности все же не
выглядит чуждой. Изъятие веры из религиоз-
ного контекста не предполагает полного его
отрицания, религиозная вера в данном случае
становится примером развертывания горизонта
символической реальности.

Славой Жижек в своих небольших рабо-
тах, объединенных темой другого («Интерпас-
сивность», «Желание: влечение», «Мульти-
культурализм», а также «Событие: философ-
ское путешествие по концепту») затрагивает
ряд вопросов, посвященных символическому
порядку социальных явлений. Интуиции Жи-
жека выходят за пределы лакановской психо-
аналитики и позволяют сконструировать со-
циологический субъект не только в отноше-

нии объективации его психики в онтологиза-
ции желания и влечения, но и в отношении ре-
альности его символического бытия. Обра-
тимся к двум важным для нас понятиям фи-
лософии Жижека, первым из которых будет
понятие «событие». Событие – это сама воз-
можность события, горизонт смысла, задан-
ный этой возможностью [Жижек 2019, 47].
В качестве родового примера события Жижек
называет грехопадение, когда вечный боже-
ственный порядок «выпадает в событийное те-
чение человеческой истории» [Жижек 2019, 56].
Традиционное решение вопроса об ответствен-
ности за событие помещается таким образом
не в этическую, а в онтологическую реаль-
ность, и речь здесь не только о падении Ада-
ма и Евы, но и обо всей христианской исто-
рии, то есть и о воплощении Христа и о пре-
допределении – к спасению жертвой Другого.
Символический же порядок события, вос-
принимаемый нами как рамка понимания
(в этом значении Жижек объясняет и Gestell
Хайдеггера [Жижек 2019, 46]), требует пред-
ставить его структуру через отношения субъекта,
объекта и означающего, а механизм – посред-



Logos et Рraxis. 2025. Vol. 24. No. 3 71

Н.В. Еремеева. Интерактивность и интерпассивность веры в эпоху постмодерна

ством реальности замещения. Субъект – это
не привычный нам действующий актор
(агент), а тот, кто замещается, то есть ос-
новная характеристика социологического
субъекта Жижека – возможность быть заме-
щенным [Жижек 2005, 14]. Заместить субъект
могут, во-первых, означающее и, во-вторых,
объект. Понимание означающего Жижек за-
имствует из психоаналитики Ж. Лакана, отме-
чая основной признак бытия субъекта симво-
лической реальности – его децентрацию [Жи-
жек 2005, 14]. Означающее – это тот, кто спо-
собен действовать вместо меня. Нам проще
было бы назвать именно означающих насто-
ящими субъектами, но не следует забывать,
что они герои символической реальности.
Возможно поэтому традиция неклассической
философии закрепила за ними наименование
других. Славой Жижек становится общество-
ведом, когда он на место символического
Другого плавно вводит вполне реальных дру-
гих, например, боснийских мусульман или
югославских политиков [Жижек 2005, 15, 21].
Эти символические другие красноречиво ут-
верждают материальность символической ре-
альности, следовательно, в качестве события
символического порядка доказуемо может
выступать вполне прагматическое событие
нашего времени, но также и любое значимое
событие человеческой культуры, имеющее за-
даваемый горизонт понимания. Таким обра-
зом, философ вскрывает онтологию любого
события как интерперсонального. Так, обра-
щаясь к событию веры, Жижек утверждал,
что наша вера изначально и конститутивно
есть вера другого – смещенная, децентриро-
ванная вера «субъекта, предположительно ве-
рящего» [Жижек 2005, 8]. Подчеркивается,
что в данном случает речь идет не о том, что-
бы обнаруживать овеществленную или каким-
либо иным образом объективированную соб-
ственную веру в другом как самом себе. На-
против, другой, который «действительно ве-
рит», может быть и религиозным фундамен-
талистом, и предком-дикарем, ибо он гаран-
тирует возможность веры в веру другого, веры
посредством другого [Жижек 2005, 6–7].

Символическая действительность реаль-
ного другого, если он совершает нечто, транс-
цендентальна [Жижек 2005, 17], поэтому со-
бытие – вполне законно можно поместить

здесь и событие веры, и любое другое собы-
тие символического порядка – предполагает
не просто вовлечение другого, а изначальную
необходимость его присутствия как соверша-
ющего, или, по Жижеку, означающего. Однако
все приходит к необходимости противопоста-
вить означающее как способность субъекта
быть активным посредством другого (инте-
рактивным) и объект как способ быть пас-
сивным посредством другого. Он утвержда-
ет, что объект – этот тот, кто страдает, под-
вергаясь воздействию за меня [Жижек 2005,
31–32], и, следовательно, говоря о замещении
субъекта объектом, мы переходим к анализу
второго важного понятия – «интерпассивность».

Оно характеризует наше не-переживание
веры (и любого другого акта символического
порядка) за счет ее переживания другим [Жи-
жек 2005, 19]. Однако понятие «интерпассив-
ность» Жижек наполняет «темным и жутким»
смыслом [Жижек 2005, 18]. Он предполагает,
что если интерактивность заставляет чело-
века передавать активность другому (озна-
чающему), то интерпассивность делает то же
самое с бездействием, отдавая символичес-
кому порядку все права не только на управле-
ние, но и на вытеснение субъекта. Безуслов-
но, изъятие события веры из теистического
контекста, как это делает словенский фило-
соф, позволяет нам указать на страдания Дру-
гого вместо себя как закономерное объясне-
ние и гегельянского снятия, и освободитель-
ного потенциала символа [Жижек 2005, 20–21].
Тем не менее диалектика субъекта предпо-
лагает и объективацию его пассивности, коль
скоро анализ постмодернистских моделей
не может обойтись без хрестоматийного пе-
реосмысления субъект-объектных отноше-
ний. Так, следование за данной мыслью по-
зволяет прийти к выводу, что символическое
действие посредством другого обнаруживает,
что на самом деле все иначе, чем кажется,
но то, как все кажется, есть нечто большее,
чем просто кажимость [Жижек 2005, 41].
Субъективная реальность становится объек-
тивной, то есть задаваемой горизонтом смыс-
ла объекта [Жижек 2005, 41–42], интерпассив-
ной (в терминологии психоанализа вытеснен-
ной, бессознательной, недосягаемой), так как
оставляет субъекта даже без феноменального
опыта. В этом отношении восхищение Канта



72

ЧУЖЕЗЕМЕЦ (ΞΈΝΟΣ): ОСМЫСЛЕНИЕ ДРУГОГО В ФИЛОСОФИИ

Logos et Рraxis. 2025. Т. 24. № 3

иудеем Мендельсоном в понимании им своей
религии [Фуко 2011, 22] в терминах интерсубъ-
ективности можно толковать как необходи-
мость существования другого, предположи-
тельно просвещенного, чтобы состоялось
Просвещение. Мишель Фуко данный сюжет
поясняет как эпистемологическую принадлеж-
ность к «Мы» – совокупности культурных ха-
рактеристик нашей собственной современ-
ности. Философия – символическая интер-
субъективная реальность современности,
где «Мы» – точка принадлежности к этой
современности [Фуко 2011, 23–24]. Однако,
как ответил бы Жижек, децентрированный
субъект не соприкасается с другим в обыч-
ной реальности – антисемит не знает, каковы
евреи, ибо предрассудки, вытесненные в об-
ласть интерпассивной объективной кажимос-
ти, не позволяют ему знать даже то, какими
он представляет евреев [Жижек 2005, 40].

Соответственно, на мой взгляд, развитием
темы интерсубъективности, не в хронологи-
ческом, а в дискурсивном порядке является
постановка вопроса о возможности коммуни-
кации с другим и Другим. Тексты Жижека
дают возможность сделать диаметрально
противоположные выводы относительно дан-
ного вопроса. Как пример непроницаемого
другого, с которым невозможна коммуника-
ция, словенский философ называет Солярис
[Жижек 2019, 50], примером абсолютно ком-
муникативного Другого может являться Спа-
ситель, и в то же время мы не можем не при-
знать имплицитного отрицания заданной ло-
гики – заведомо доступные расшифровке об-
разы Соляриса и по определению непостижи-
мая божественная сущность. В качестве тре-
тьего примера я приведу истории о безумии
М. Фуко. Французский философ обращает вни-
мание на нарушения больного индивида отно-
сительно возможности установления некото-
рых отношений со средой, реакций индивида
на среду [Фуко 2010, 74]. В размышлениях
Фуко кажется весьма значимым упоминание
«вопрос-ответной» диалектики [Фуко 2010, 93].
На мой взгляд, такой перенос классической про-
блематики на постклассический лингвострук-
турализм явным образом демонстрирует сущ-
ность интерсубъективной онтологии постмо-
дернизма. Болезнь как возвращение к ранним
стадиям эволюции [Фуко 2010, 95] является

игрой в вопросы и ответы с нормальным рас-
судком врача, но также и глобальным воп-
рошанием природы о смерти, которая до с-
воей физической реализации остается также
событием символического порядка и интер-
пассивно переживается как сочувствие смер-
ти другого. Не случайно ритуальный плач при-
водят в пример и С. Жижек как реальность
интерпассивности [Жижек 2005, 26], и М. Ма-
мардашвили как практику конструирования
культурных форм человека [Мамардашвили
1999, 11]. Жизнь в мире символических «вопрос-
ответных» форм [Бодрийяр 2006] требует и
символической реальности смысла, позволя-
ющего верить в успех безнадежного дела пе-
ред лицом неминуемой смерти [Жижек 2019, 35].
Однако вопреки ожидаемому от атеиста про-
тивопоставлению вымысла о Боге и реально-
сти смерти Жижек предлагает в качестве сим-
волической реальности тоже бога – бога
в типичной интерпретации атеистов, бога, ус-
тановившего несправедливость в качестве
природного закона [Жижек 2019, 37]. Этот бог,
имеющий такое же отношение к Богу как евреи
вышеупомянутого антисемита к реальным ев-
реям, становится полюсом игры в вопросы и
ответы, но представляет собой молчаливую силу
неизвестно куда направленной воли – или, по
Фуко, регресса к ранним стадиям эволюции, де-
струкции социальной сущности человека [Фуко
2010, 94]. Этот бог, безусловно, становится
богом психически больного, поскольку не отве-
чает на вопрошание и не может являться гаран-
том нормы. Всякая психическая болезнь моно-
логична, ибо является деструкцией социальной
эволюции, распадом интерсубъективности, ко-
торая в постмодернистской программе стано-
вится основой шизосознания, уничтожением воз-
можности диалога, «где встречаются собствен-
ные интенции и интенции других» [Фуко 2010,
104]. Глобальное отсутствие способного к диа-
логу другого в мире (или, что логично предпо-
ложить, Другого в атеистическом мире) «лиши-
ло его объективной устойчивости». «Мир, где
погас взгляд другого, наводняют галлюцинации
и бред» [Фуко 2010, 104–105]. Фуко прямо ука-
зывает на патологию веры, впрочем, не в рели-
гиозной, а, как и у Жижека, в символической
форме. Речь здесь идет не только о социаль-
ном критерии, ибо нормой является «верить тому,
чему верят другие» [Фуко 2010, 104], но и о куль-



Logos et Рraxis. 2025. Vol. 24. No. 3 73

Н.В. Еремеева. Интерактивность и интерпассивность веры в эпоху постмодерна

турно-эволюционном, ибо вера дикаря, представ-
ляющая из себя проекцию желаний и страхов,
не дает возможности диалога [Фуко 2010, 105].

Однако как сюжеты М. Фуко о безумии
раскрывают природу разума, так и атеизм со-
циологического героя Жижека постулирует он-
тологическую религиозность человека, став-
шую доступной «археологии» постмодерна.
Вопрошание другого является отчаянной по-
пыткой вернуться к формам созидательной
практики. Распадом и регрессией являются
отношения зависимости, нарисованные совре-
менной популярной психологией, представлен-
ные в случае патологии веры как необходи-
мость вечно удовлетворять желание другого
тщеславного бога, выдуманного атеистами
вместо жертвующего собой Другого [Фуко
2010, 94], поэтому столь важное значение в сов-
ременных философских концепциях вновь за-
нимают эволюционистские направления, кото-
рые переосмысливают и заново усваивают
энергийное и традиционное телеологическое
представление о природе, ища в качестве ее
итога высшую форму социально-коммуника-
тивной, а то и биосинтетической реальности.
Складывается впечатление, что особенно они
прижились на русской почве – примером мо-
жет служить и учение о ноосфере В. Вернадс-
кого, и русский космизм. Точку их отсчета не-
которые мыслители видят в поиске «органи-
ческого и нативного» немецкого романтизма
[Сизов 2021, 82]. Тем не менее их философс-
ким прообразом можно считать идею всеедин-
ства В. Соловьева, апеллирующую к разумной
природе Другого. В этих теориях, удивитель-
ным образом объединяющих корни учения
Аристотеля об энергиях, физику нелинейных
систем и паламитское богословие, за челове-
ком признаются характеристики не только ма-
териального, но и реальности символического,
возможного, смыслового бытия. Современный
интерес к теозису, получивший неожиданное
переосмысление в идеях биотехнологических
утопий Федорова или  Циолковского или нескон-
чаемости эволюции в трибофатике [Сосновс-
кий 2012, 7] прочно имеет в своей основе пред-
ставления об образе Божьем как онтологичес-
кой данности. Как бы ни называлась синерге-
тика сложной человекоразмерной системы,
объясняемая  как встреча чужой «внешней» и
собственной «внутренней» энергий, взаимодей-

ствие которых вызывают изменения во «внут-
ренней» сфере (целевой причиной, аттракто-
ром, энтелехией или актуализацией), она име-
ет право называться также и обожением [Бер-
сенева 2013, 45–46]. Физиологически напряжен-
ные духовные практики, которые можно рас-
смотреть как реализацию интерпассивности,
физически способствуют открытости системы
и достижению точки бифуркации [Берсенева
2013, 45–46]. Самоорганизация и нелиней-
ность человекоразмерной системы особен-
но проявлена на уровнях энергетического
обмена, аналогичных высшим ступеням иси-
хастской лествицы, где создание новой струк-
туры, динамической формы нового типа про-
исходит благодаря внешней энергии, пред-
ставленной в созерцании Фаворского света
[Берсенева 2013, 46–47]. Эта позитивная
модель энергийной коммуникации с Другим,
представленная в качестве примера междис-
циплинарного взаимодействия физики и бо-
гословия, не учитывает только сотериологи-
ческого целеполагания последнего. Однако,
как определенно высказал Григорий Палама:
«Выше природы, выше добродетели и зна-
ния благодать обожения» [Палама 1995, 290].
Он подчеркивал: «Сущность же Божия неудер-
жима не как состояние, но потому что возвы-
шается за пределами даже сверхприродных
состояний» [Палама 1995, 293].

В итоге, существенные поправки в пони-
мание интерактивности и интерпассивности
веры, коммуникации человека с другим и Дру-
гим в интерпретации современной философии
и науки богословие должно вносить даже не
на уровне аскезы и молитвы, ибо и здесь уже
возможны субституты в форме валеологичес-
ких практик себя [Скворцова 2010, 191], а по-
средством апелляции к спасению как делу
Божественного домостроительства и усвое-
нию совокупности его смыслов.

СПИСОК ЛИТЕРАТУРЫ

Берсенева 2013 – Берсенева Т.П. Синергия и синер-
гетика: категория исихазма и современная
наука // Вестник Томского государственного
университета. 2013. № 369. С. 41–47.

Бодрийяр 2006 – Бодрийяр Ж. Общество потребле-
ния. Его мифы и структуры. М.: Республика :
Культурная революция, 2006.



74

ЧУЖЕЗЕМЕЦ (ΞΈΝΟΣ): ОСМЫСЛЕНИЕ ДРУГОГО В ФИЛОСОФИИ

Logos et Рraxis. 2025. Т. 24. № 3

Жижек 2005 – Жижек С. Интерпассивность. Жела-
ние: влечение. Мультикультурализм. СПб.:
Алетейя, 2005.

Жижек 2019 – Жижек С. Событие: философское путе-
шествие по концепту. М. : РИПОЛ классик, 2019.

Мамардашвили 1999 – Мамардашвили М.К. Лекции
по античной философии. М.: Аграф, 1999.

Палама 1995 – Палама Григорий. Триады в защиту
священнобезмолвствующих. М.: Канон, 1995.

Сизов 2021 – Сизов С.Е. Философские истоки орга-
нической теории спасения в православном
богословии // Вестник Томского государствен-
ного университета. 2021. № 462. С. 80–86.
DOI: 10.17223/15617793/462/10

Скворцова 2010 – Скворцова В.Н., Кексель О.С. Инди-
видуальное здоровье человека: валеологический
дискурс // Известия Томского политехнического
университета. 2010. Т. 316, № 6. С. 188–192.

Сосновский 2012 – Сосновский Л.А. Трибофатика –
это серьезно // Наука и инновации. 2012.
№ 9 (91). С. 5–11.

Фуко 2010 – Фуко М. Психическая болезнь и лич-
ность СПб. : Гуманитарная академия, 2010.

Фуко 2011 – Фуко М. Управление собой и другими.
Курс лекций, прочитанных в Коллеж де Франс
в 1982–1983 учебном году. СПб.: Наука, 2011.

REFERENCES

Berseneva T.P., 2013. Synergy and Synergetics: The
Category of Hesychasm and Modern Science.

Vestnik Tomskogo gosudarstvennogo universiteta,
no. 369, pp. 41-47.

Baudrillard J., 2006. Consumer Society. Its Myths and
Structure. Moscow, Respublika Publ., Kulturnaya
revolyutsiya Publ.

Zizek S., 2005. Interpassivity. Desire: Attraction.
Multiculturalism. Saint Petersburg, Aleteyya
Publ.

Zizek S., 2019. Event: A Philosophical Journey
Through the Concept. Moscow, RIPOL klassik
Publ.

Mamardashvili M.K., 1999. Lectures on Ancient
Philosophy. Moscow, Agraf Publ.

Palamas Gregory, 1995. Triads in Defense of the
Sacredly Silent. Moscow, Kanon Publ.

Sizov S.E., 2021. Philosophical Origins of the
Organic Theory of Salvation in Orthodox
Theology. Vestnik Tomskogo gosudarstvennogo
universiteta, no. 462, pp. 80-86. DOI: 10.17223/
15617793/462/10

Skvortsova V.N., Keksel O.S., 2010. Individual Human
Health: Valeological Discourse. Izvestiya
Tomskogo politekhnicheskogo universiteta,
vol. 316, no. 6, pp. 188-192.

Sosnovsky L.A., 2012. Tribo-Fatigue is Serious. Nauka
i innovatsii, no. 9 (91), pp. 5-11.

Foucault M., 2010. Mental Illness and Personality.
Saint Petersburg, Gumanitarnaya akademiya.

Foucault M., 2011. Governance of Oneself and Others.
Course of Lectures Given at the College de
France in the 1982–1983 Academic Year. Saint
Petersburg, Nauka Publ.

Information About the Author

Natalya V. Eremeeva, Candidate of Sciences (Philosophy), Senior Lecturer, Department of Social
and Humanitarian Disciplines, Mogilev Institute of the Ministry of Internal Affairs, Krupskoy St, 67,
212011 Mogilev, Republic of Belarus, luthersocietyspb@yandex.ru, https://orcid.org/0009-0003-3986-739X

Информация об авторе

Наталья Владимировна Еремеева, кандидат философских наук, старший преподаватель
кафедры социально-гуманитарных дисциплин, Могилевский институт Министерства внутренних дел
Республики Беларусь, ул. Крупской, 67, 212011 г. Могилев, Республика Беларусь, luthersocietyspb@yandex.ru,
https://orcid.org/0009-0003-3986-739X



Logos et Рraxis. 2025. Vol. 24. No. 3 75


Ш

иш
ко

в А
.В

., 2
02

5
ЧУЖЕЗЕМЕЦ (ΞΈΝΟΣ): ОСМЫСЛЕНИЕ ДРУГОГО В ФИЛОСОФИИ



www.volsu.ru

DOI: https://doi.org/10.15688/lp.jvolsu.2025.3.9

UDC 1(165+18) Submitted: 06.08.2025
LBC 87.22+87.8 Accepted: 02.09.2025

HOW DO WE KNOW NON-HUMAN OTHERS?
OOO, ANTHROPOMORPHISM, AND THE STANISLAVSKI’S SYSTEM

Andrey V. Shishkov
Russian State University for Humanities, Moscow, Russian Federation

Abstract. The article is dedicated to the search for ways of knowing non-human entities (non-human living
beings, things, technologies) within the context of the contemporary philosophical non-human turn. The author
proceeds from the problem: how can we speak of non-humans without turning them into a semblance of humans?
The basis for the answer is provided by Object-Oriented Ontology (OOO) – a school of thought in post-continental
philosophy proposed by Graham Harman and developed in the works of his followers (T. Morton, I. Bogost et al.),
which insists on breaking the correlation between the object and human thought about it. According to OOO, real
objects are fundamentally withdrawn from direct access, and therefore their cognition requires indirect approaches.
One such approach becomes aesthetic perception, understood as a performative act – a theatricality of cognition,
in Harman’s terms. Drawing an analogy with Stanislavski’s system, the author describes this cognition as “performing
the role” of a non-human other. This process is examined through the lens of Brian Massumi’s concept of play as
a “zone of indiscernibility” and Graham Harman’s notion of “allure.” Anthropomorphism – the traditional attribution
of human characteristics to the non-human – plays an important role in this process, becoming one variant of aesthetic
cognition. Relying on the ideas of Jane Bennett, the author demonstrates that anthropomorphism, as an aesthetic
and playful practice, is not a cognitive error or a form of anthropocentrism. This approach can have practical
applications in issues such as the rights of nature (cases in New Zealand, Ecuador, and Colombia), where
anthropomorphic rhetoric is used to include non-human natural objects within the legal framework. Thus, the article
proposes an aesthetic-performative model of cognition that overcomes the limitations of anthropocentrism
and correlationism. This approach not only opens up new epistemological possibilities but also has important
implications for ecological ethics and law, fostering more responsible and equitable relationships between humans
and the non-human world.

Key words: anthropomorphism, Brian Massumi, Graham Harman, Jane Bennett, Object-Oriented Ontology,
non-human turn, Timothy Morton, aesthetics.

Citation. Shishkov A.V. How Do We Know Non-Human Others? OOO, Anthropomorphism,
and the Stanislavski’s System. Logos et Praxis, 2025, vol. 24, no. 3, pp. 75-86. (in Russian). DOI: https://doi.org/
10.15688/lp.jvolsu.2025.3.9

УДК 1(165+18) Дата поступления статьи: 06.08.2025
ББК 87.22+87.8 Дата принятия статьи: 02.09.2025

КАК МЫ ПОЗНАЕМ НЕЧЕЛОВЕЧЕСКИХ ДРУГИХ?
ООО, АНТРОПОМОРФИЗМ И СИСТЕМА СТАНИСЛАВСКОГО

Андрей Владимирович Шишков
Российский государственный гуманитарный университет, г. Москва, Российская Федерация

Аннотация. Статья посвящена поиску способов познания нечеловеческих сущих (нечеловеческих жи-
вых существ, вещей, технологий) в контексте современного философского поворота к нечеловеческому
(nonhuman turn). Автор исходит из проблемы: как говорить о не-людях, не превращая их в подобие человека?
Основой для ответа служит объектно-ориентированная онтология (ООО) – направление пост-континенталь-
ной философии, предложенное Грэмом Харманом и развитое в работах его последователей (Т. Мортон,
И. Богост и др.), которое настаивает на разрыве корреляции между объектом и человеческим мышлением



76

ЧУЖЕЗЕМЕЦ (ΞΈΝΟΣ): ОСМЫСЛЕНИЕ ДРУГОГО В ФИЛОСОФИИ

Logos et Рraxis. 2025. Т. 24. № 3

о нем. Согласно ООО реальные объекты принципиально изъяты из прямого доступа, и потому их познание
требует непрямых подходов. Одним из таких подходов становится эстетическое восприятие, понимаемое
как перформативный акт – театральность познания, по Харману. Проводя аналогию с системой Станислав-
ского, автор описывает такое познание как «исполнение роли» нечеловеческого другого. Этот процесс рас-
сматривается через призму концепции игры как «зоны неразличимости» Брайана Массуми и понятия «ал-
люра» Грэма Хармана. Важную роль в этом процессе играет антропоморфизм – традиционное уподобле-
ние нечеловеческого человеческому. Одним из вариантов эстетического познания становится антропомор-
физм. Автор, опираясь на идеи Джейн Беннетт, показывает, что антропоморфизм, будучи эстетической
и игровой практикой, не является ошибкой мышления или формой антропоцентризма. Этот подход может
иметь практическое применение в таких вопросах как права природы (кейсы Новой Зеландии, Эквадора,
Колумбии), где антропоморфная риторика используется для включения нечеловеческих природных объек-
тов в правовое поле.Таким образом, статья предлагает эстетико-перформативную модель познания, которая
преодолевает ограничения антропоцентризма и корреляционизма. Такой подход не только открывает новые
эпистемологические возможности, но и имеет важные последствия для экологической этики и права, спо-
собствуя формированию более ответственных и равноправных отношений между человеком и нечеловечес-
ким миром.

Ключевые слова: антропоморфизм, Брайан Массуми, Грэм Харман, Джейн Беннетт, объектно-ориен-
тированная онтология, поворот к нечеловеческому, Тимоти Мортон, эстетика.

Цитирование. Шишков А. В. Как мы познаем нечеловеческих других? ООО, антропоморфизм и система
Cтаниславского // Logos et Praxis. – 2025. – Т. 24, № 3. – С. 75–86. – DOI: https://doi.org/10.15688/lp.jvolsu.2025.3.9

30 января 2025 г. власти Новой Зеландии
признали за горой Таранаки (Taranaki Maunga),
2518-метровым стратовулканом, располагаю-
щемся на юго-западной оконечности Север-
ного острова, права равные человеческим.
Гора стала третьим природным объектом,
получившим статус юридического лица.
В 2014 г. такие права получил лес Уревера
(Te Urewera), а в 2017 г. – река Уайнгануи
(Whanganui Iwi). В 2024 г. король новозеланд-
ских маори Тухеитиа Паки Те Фероферо VII
также выступил с инициативой наделить че-
ловеческими правами китов.

В специальном билле о реке Уангануи
[Te Awa Tupua ... web] говорится, что власти
страны признают за речной долиной статус
лица, обладающего «собственными ценностя-
ми, правами и голосом». В качестве субъек-
та права выступает «неделимое и живое це-
лое, включающее в себя реку Уангануи и ее
притоки от гор до моря и включающее в себя
все ее физические и метафизические элементы».
Права реки Уаингануи в органах власти пред-
ставляет специальный совет, который назван
«человеческим лицом» реки.

Новая Зеландия не единственный пример
страны, включившей в свое правовое поле
права природы. В ст. 71 Конституции Эквадо-
ра 2008 г. говорится, что «природа… имеет
право на уважение, сохранение и регенерацию
своих жизненных циклов, структуры, функций

и эволюционных процессов» [Ecuador’s
Constitution … web]. В 2016 г. Конституцион-
ный суд Колумбии предоставил права чело-
века реке Атрато [Atrato River …web]. Отли-
чие этих кейсов от природоохранного законо-
дательства других стран заключается в при-
менении к ним дискурса прав человека.

Правовое закрепление равных челове-
ческим прав за природными объектами – это
признак перемены мышления, получившей на-
звание поворот к нечеловеческому (non-
human turn). Этот поворот представляет со-
бой один из главных трендов современной
мысли, реализующийся в таких областях че-
ловеческого знания как философия, соци-
альные и гуманитарные науки, психология,
медицина, кибернетика, технология и т. д.
Под этим зонтичным понятием собраны кон-
цепции, теории, методы и подходы, радикаль-
но переосмысляющие место и отношение че-
ловека к нечеловеческим другим (живым су-
ществам, материальным вещам и технологи-
ям, цифровым объектам и др.).

Вместе с тем перед философами, кон-
цептуализирующими этот поворот, возникает
проблема: возможна ли и как должна выгля-
деть неантропоцентрическая перспектива,
в которой нечеловеческие другие, перефрази-
руя Жака Деррида, не будут рассматривать-
ся еще одной версией людей 1. Ведь, как спра-
ведливо отмечает Джейн Беннетт, не так-то



Logos et Рraxis. 2025. Vol. 24. No. 3 77

А.В. Шишков. Как мы познаем нечеловеческих других?

просто ответить на возражение: «Не являет-
ся ли тот, кто возводит всю эту (не-антропо-
центрическую. – А. Ш.) философию пульси-
рующей материи 2, в конце концов, говорящим
и сознающим себя человеком?» [Беннетт
2018, 154].

В статье мы рассмотрим ответы, которые
дают объектно-ориентированная онтология,
а также смежные с ней теории – одни из подхо-
дов, попадающие «под зонтик» non-human turn.

Поворот к нечеловеческому
как тренд современной мысли

Мысль модерна поставила человека
в центр всех мировых процессов и сделала
его мерилом всех вещей, в том числе и в по-
знании окружающего мира. Это мерило
после «кантовской революции» стало опреде-
лять мир в тесной корреляции с человечес-
ким мышлением о нем. Своеобразной верши-
ной этих антропоцентричных подходов стали
феноменология и экзистенциальная философия,
в которых, впрочем, уже можно было найти
зачатки будущего снятия антропоцентризма
(например, в философии М. Хайдеггера). Под-
ходы, собранные под рамкой постмодернист-
ской и постструктуралистской философии,
предложили попытки децентрации человечес-
кой перспективы через антигуманистическую
оптику, подвергавшую критике традиционный
гуманизм как метафизическое и идеологичес-
кое предприятие (Л. Альтюссер, М. Фуко и др.).

Однако, как утверждают редакторы
знакового сборника «Спекулятивный пово-
рот» (2011), Леви Брайант, Ник Срничек
и Грэм Харман, «при всем хваленом антигу-
манизме» мыслители таких направлений кон-
тинентальной философии как феноменология,
структурализм, постструктурализм, деконст-
рукция и постмодернизм «дают нам не столько
критику места человечества в мире, сколько
критику замкнутого на себе картезианского
субъекта» [Bryant, Srnicek, Harman 2011, 3].
Они остаются антропоцентричными в своей
основной установке, в которой реальность
предстает «коррелятом человеческого мыш-
ления» [Bryant, Srnicek, Harman 2011, 3]. Квен-
тин Мейясу назвал ее корреляционизмом,
а Грэм Харман – философией человеческого
доступа (см. ниже).

Поворот к нечеловеческому в мышлении
о человеке и мире связан с «обнаружением»
автономии и влияния нечеловеческих других
на жизнь людей. В доказательство можно при-
вести слова редактора сборника «Поворот
к нечеловеческому» (2015), американского те-
оретика новых медиа Ричарда Грасина:

Учитывая, что почти каждая проблема, с ко-
торой мы сталкиваемся в XXI в., подразумевает
взаимодействие с не-людьми (nonhumans) – от из-
менения климата, засухи и голода до биотехноло-
гий, интеллектуальной собственности и неприкос-
новенности частной жизни, геноцида, терроризма
и войны, – кажется, сейчас настало самое время
обратить наше будущее внимание, ресурсы и энер-
гию на не-людей в широком понимании. Даже но-
вая парадигма антропоцена, в которой человек на-
зван доминирующим фактором влияния на климат
со времен индустриализма, принадлежит к «нече-
ловеческому повороту», признавая, что людей те-
перь нужно понимать как климатические или гео-
логические силы на планете, которые действуют так
же, как и не-люди, независимо от человеческой
воли, убеждений или желаний [Grusin 2015, VII].

Подходы, составляющие это направле-
ние мысли и практик, направлены «на децент-
рацию человека в пользу поворота к нечело-
веческому, понимаемому по-разному в терми-
нах животных, аффективности, тел, органичес-
ких и геофизических систем, материальности
или технологий» [Grusin 2015, VII]. К числу
направлений, входящих в поворот к нечелове-
ческому, Грасин [Grusin 2015, VIII–IX] отно-
сит следующие:

– акторно-сетевая теория, в частности
проект технической медиации, нечеловечес-
кой агентности и политики вещей Бруно Ла-
тура, который он формулировал на протяже-
нии всей своей карьеры;

– теория аффекта, как в ее философских
и психологических проявлениях, так и в том виде,
в каком она была мобилизована квир-теорией;

– исследования животных (animal studies),
развитые в работах Донны Харауэй и др., про-
екты по защите прав животных и более общая
критика видовой дискриминации;

– теория ассамбляжа Жиля Делеза, Ма-
нуэля Деланды, Латура и др.;

– новые науки о мозге (new brain
sciences), такие как нейронаука, когнитивные
науки и искусственный интеллект;



78

ЧУЖЕЗЕМЕЦ (ΞΈΝΟΣ): ОСМЫСЛЕНИЕ ДРУГОГО В ФИЛОСОФИИ

Logos et Рraxis. 2025. Т. 24. № 3

– новый материализм в феминизме, фи-
лософии и марксизме;

– новая теория медиа, особенно если она
уделяет пристальное внимание техническим
сетям, материальным интерфейсам и вычис-
лительному анализу;

– разновидности спекулятивного реализ-
ма, включая объектно-ориентированную фи-
лософию, неовитализм и панпсихизм;

– теория систем, в ее социальных, тех-
нических и экологических проявлениях.

Объектно-ориентированная онтология

Объектно-ориентированная онтология
(далее – ООО) – теория и школа мысли, по-
явившаяся в американской пост-континен-
тальной философии на рубеже тысячелетий,
благодаря работам американского философа
Грэма Хармана (р. 1968). Первые тезисы
объектно-ориентированной философии (онто-
логия в названии появилась лишь в 2009 г.) Хар-
ман сформулировал еще в 1997 г. во время
работы над своей докторской диссертацией,
посвященной философии М. Хайдеггера.
В 2007 г. он вместе с французским филосо-
фом Квентином Мейясу и британцами – Иэном
Хэмилтоном Грантом и Рэем Брасье, дали
начало новому интеллектуальному движению,
получившему название «спекулятивный реа-
лизм». Впоследствии движение распалось
на ряд самостоятельных направлений, часть
из которых перестала себя ассоциировать
со спекулятивным реализмом (Р. Брасье,
К. Мейясу). Среди оставшихся направлений
ООО по сей день сохраняет интеллектуаль-
ное и организационное лидерство.

В 2009–2010 гг. к ООО присоединились
британский философ и эко-критик Тимоти
Мортон, американский философ и геймдизай-
нер Иэн Богост и американский философ-де-
лезианец Леви Брайант (последний спустя
несколько лет стал развивать самостоятель-
ное направление – машинно-ориентированная
онтология). Сегодня у ООО есть немало но-
вых последователей (А. Кляйнхеренбринк,
Н. Янг, Дж. Вивальди, Т. Уискомб, А. Шиш-
ков и др.) и, как их называет Харман, «попут-
чиков» – философов, чьи идеи близки к объек-
тно-ориентированному подходу, но отличают-
ся в некоторых важных моментах (Дж. Бен-

нетт, Т. Гарсия и др.). Наиболее развернутое
изложение идей ООО содержится в работах
Г. Хармана «Партизанская метафизика»
(2005), «Четвероякий объект» (2011), «Объек-
тно-ориентированная онтология» (2018);
Т. Мортона «Гиперобъекты» (2013), «Реалис-
тическая магия» (2013); Л. Брайанта «Демок-
ратия объектов» (2011); И. Богоста «Чужая
феноменология» (2012).

Как это становится понятно из названия,
объектно-ориентированная философия / онто-
логия уделяет приоритетное внимание объек-
там, которые существуют независимо от того,
мыслит их человек или нет. Харман считает,
что как объект можно рассматривать что угод-
но, он не обязан быть материальным, види-
мым и вообще мыслимым. С точки зрения
Хармана, у человека нет привилегированного
доступа к другим объектам: «Отношение че-
ловека к пыльце, кислороду, орлам или вет-
ряным мельницам ничем не отличается от
взаимодействия этих объектов друг с дру-
гом» [Harman 2005, 1]. Именно эта установка
делает ООО не-антропоцентрическим подхо-
дом и частью поворота к нечеловеческому.

ООО критикует предшествующую ей
философию за корреляционизм. Предложив-
ший этот термин К. Мейясу описывает им
такую философскую установку, согласно ко-
торой «мы можем иметь доступ только к кор-
реляции между мышлением и бытием, но ни-
когда к чему-то одному из них в отдельнос-
ти»; «корреляционизм состоит в дисквалифи-
кации любых попыток рассмотрения сфер
субъективного и объективного независимо
друг от друга» [Мейясу 2015, 11]. Харман
формулирует суть корреляционизма следую-
щим образом: «Невозможно мыслить мыш-
ление или мир отдельно друг от друга, по-
скольку они всегда рассматриваются как пара,
существующая лишь во взаимной корреля-
ции» [Харман 2020, 41]. Прежде чем появил-
ся термин «корреляционизм», Харман назы-
вал такую установку философией человечес-
кого доступа (philosophy of human access),
к ней он относил направления континенталь-
ной и аналитической философии, «чей основ-
ной интерес заключается не в объектах, а в че-
ловеческом доступе к ним» [Harman 2005, 1].

Другой ключевой принцип ООО связан
с обнаружением двух принципиальных разло-



Logos et Рraxis. 2025. Vol. 24. No. 3 79

А.В. Шишков. Как мы познаем нечеловеческих других?

мов в познании объектов. Первый связан с раз-
личением двух сфер, в которых мы имеем дело
с объектами: чувственной и реальной. Любые
реальные объекты (далее – РО) 3, согласно
ООО, изъяты (withdraw) из прямого доступа
друг друга и вообще – прямых отношений.
Это изъятие, впрочем, «не обозначает ника-
кого беспричинного мистического исчезнове-
ния вещей из имманентного пространства,
это просто еще один способ сказать, что фор-
ма может существовать только в одном мес-
те; она не может быть перемещена – в созна-
ние или куда-то еще, – не будучи переведенной
(translated) во что-то совершенно отличающе-
еся от того, чем она была» [Харман 2020, 190].

Взаимодействие между реальными объек-
тами всегда опосредовано тем, что Харман на-
зывает чувственным объектом (далее – ЧО).
Чувственные объекты возникают в сфере вос-
приятия, которую в случае человека можно
соотнести со сферой феноменального опыта,
сознанием и т. д. Они представляют собой
«чувственные карикатуры» на реальные
объекты, стоящие за ними. Наблюдатель, ви-
дящий перед собой дерево, взаимодействует
с реальным деревом не напрямую, а через
образ, возникающий в его сознании (сфере
феноменального опыта) на основании сенсор-
ных данных, мыслительных процедур, памя-
ти и т. д. Даже прикасаясь к нему, он взаимо-
действует с ним опосредованно: между реаль-
ным деревом и чувственным всегда есть це-
почка передачи осязательных ощущений. По-
скольку взаимодействие реальных объектов
происходит посредством чувственных, меж-
ду ними возникает непрямая, или замещаю-
щая (vicarious), причинность.

Здесь необходимо развеять одно из са-
мых распространенных заблуждений относи-
тельно ООО: реальный объект – это не кан-
товская вещь-в-себе, поскольку он не изъят
из познания полностью. К нему нет только
прямого доступа, но есть опосредованный.
Аналогом вещи-в-себе можно назвать особый
тип реальных объектов, который Л. Брайант
назвал темными [Bryant 2014, 116], а Г. Хар-
ман – дремлющими [Harman 2010, 311]. Эти
объекты изъяты из всех, а не только из пря-
мых отношений.

Второй разлом связан с различением
единства объекта и множественности в его

восприятии. Этот разлом, по словам Харма-
на, обнаруживает еще Э. Гуссерль в своей
теории интенциональных объектов. Интенци-
ональный, или чувственный (в терминологии
Хармана), объект не сводится к набору его
качеств, он существует как единое целое, ос-
тающееся самотождественным, несмотря
на многообразие его восприятий, каждое из ко-
торых представляет собой конкретный аспект
объекта – набросок (Abschattung). Харман
пишет: «Интенциональные объекты всегда
даны избыточно, будучи покрытыми слоем
привходящих свойств, которые могут быть
удалены без того, чтобы сам объект изменил
свою идентичность для нас» [Харман 2015, 34].
Эти свойства или качества он называет чув-
ственными, или акцидентальными, качества-
ми (далее – ЧК).

Харман обращает также внимание, что
напряжение между чувственными объектами
и чувственными качествами – не единственное:

Чувственные пес, сосна и маяк различаются
между собой не только лишь потому, что различа-
ются их переменчивые акциденции. Удаляя этот
поверхностный шум посредством метода эйдети-
ческой вариации Гуссерля, мы всякий раз получа-
ем не одно и то же бессвойственное единство для
каждого чувственного объекта... Нет, мы достига-
ем того, что Гуссерль называет эйдосом объекта
[Харман 2015, 36].

Эйдос объекта не доступен непосред-
ственно в опыте как акциденция, он постига-
ется с помощью рассудка в результате так
называемом категориального созерцания
(идеации). При этом, «эйдетические свойства
какого бы то ни было объекта не могут быть
проявлены при помощи рассудка – их можно
достичь лишь окольным путем аллюзии»
[Харман 2015, 37]. Такие свойства или каче-
ства Харман называет реальными или эйде-
тическими (далее – РК).

Все вместе РО, ЧО, РК и ЧК представ-
ляют собой «полюса» четвероякого объекта,
который представляет собой модель любого
объекта, вступающего в отношения с други-
ми объектами. Реальный объект воспринима-
ется через чувственный, при этом оба обла-
дают качествами или свойствами. Учитывая
антикорреляционистскую установку, Харман
распространяет эту модель на любые объекты,



80

ЧУЖЕЗЕМЕЦ (ΞΈΝΟΣ): ОСМЫСЛЕНИЕ ДРУГОГО В ФИЛОСОФИИ

Logos et Рraxis. 2025. Т. 24. № 3

спекулятивно предполагая у них сферу, анало-
гичную (но не тождественную) сфере воспри-
ятия. При этом он не сторонник панпсихизма
и называет свой подход полипсихизмом [Хар-
ман 2015, 121–124]: каждый объект воспри-
нимает другой объект своим уникальным спо-
собом, о котором нам ничего не известно. Не
существует никакой общей сферы чувствен-
ного или реального: «Чувственное – это то, что
существует лишь по отношению к восприни-
мающему, а реальное – все, что изъято из это-
го отношения» [Харман 2015, 111].

Напряжения между полюсами четверо-
якого объекта также имеют смысл, они дают
представление о фундаментальных онтоло-
гических категориях: РО – РК – указывает
на категорию сущности объекта, РО – ЧК –
на пространство 4, ЧО – РК – на эйдос, ЧО – ЧК
– на время. Сочетания полюсов четвероякого
объекта Харман называет онтографией.

Грэм Харман резюмирует основные
принципы ООО следующим образом:

(1) Всем объектам должно быть уделено рав-
ное внимание, будь они человеческими, нечелове-
ческими, природными, культурными, реальными
или вымышленными.

(2) Объекты не тождественны своим свой-
ствам, но находятся в напряженных с ними отно-
шениях, именно эта напряженность отвечает за вся-
кое происходящее в мире изменение.

(3) Объекты бывают только двух видов:
реальные объекты, которые существуют незави-
симо от того, влияют ли они в данный момент
на что-либо еще, и чувственные объекты, которые
существуют только в отношениях к каким-либо
реальным объектам.

(4) Реальные объекты не могут быть связаны
друг с другом напрямую, но лишь косвенно, че-
рез чувственный объект.

(5) Свойства объектов опять-таки бывают двух
видов: реальные и чувственные.

(6) Эти два вида объектов и два вида качеств
образуют четыре базовых сочетания, рассматри-
ваемых ООО как начала времени и пространства,
а также еще двух тесно с ними связанных терми-
нов, известных как сущность и эйдос.

(7) Наконец, ООО считает, что философия,
как правило, куда теснее связана с эстетикой, чем
с математикой или естествознанием [Харман
2021, 13–14].

Последний пункт заслуживает отдельно-
го рассмотрения.

«Эстетика –
корень всякой философии»

Роль эстетики в ООО далеко выходит
за пределы одной из рубрик систематической
философии, становясь ключевым способом
непрямого доступа к реальным объектам.
Для Хармана – это буквально «корень всякой
философии» 5; начало любого философского
размышления. Харман и Мортон в своих ра-
ботах уделяют искусству одно из централь-
ных мест. В свою очередь представители мира
искусства отвечали философам взаимностью,
приглашая их в качестве экспертов и вовле-
кая в свои проекты.

Уже в «Партизанской метафизике» (2005)
Харман начал разрабатывать свою теорию
метафоры, оттолкнувшись от работ Х. Орте-
ги-и-Гассета. Новый испульс в разработке
объектно-ориентированной эстетики связан
с обращением к трудам американских арт-
критиков Клемента Гринберга и Майкла Фрида.
Наметившиеся в ряде статей 2014 г. подходы
получили свое развитие в главах, посвященных
эстетике «Сломанного молотка Данте» (2016),
главе 2 «Объектно-ориентированной онтологии»
(2018) и книге «Искусство и объекты» (2020).
Мортон развивал эстетику ООО в тесной связ-
ке с экологической критикой в таких работах,
как «Гиперобъекты» (2013), «Реалистическая
магия» (2013), «Темная экология» (2016), «Все
искусство экологично» (2021) и др.6

Главную особенность взгляда Хармана
на объекты искусства можно выразить фра-
зой: «Все искусство – театрально». Это озна-
чает, что объект искусства (в том числе ли-
тературная метафора) как реальный объект
изъят из прямого доступа и зритель должен
занять его место и его исполнить (perform):
«По этой причине произведения искусства
представляют собой соединения, состоящие
из арт-объекта и зрителя» [Harman, Principe
2023, 1365]. Мортон выразил эту театраль-
ность по-своему. Для него все искусство –
экологично, потому что «художественный опыт
служит моделью того сосуществования, ко-
торого хочет добиться экологическая этика
и политика в отношениях между людьми и не-
людьми» [Morton 2021, 10–11].

Харман подходит к эстетике из перспек-
тивы своей модели четвероякого объекта,



Logos et Рraxis. 2025. Vol. 24. No. 3 81

А.В. Шишков. Как мы познаем нечеловеческих других?

пытаясь понять, где располагается эстетический
опыт между двумя разломами в познании
объектов. Согласно его подходу, искусство –
это напряжение между реальным объектом
и чувственными качествами [Харман 2023, 72].
Но в этом напряжении присутствует один важ-
ный элемент – театральность.

Вот как он объясняет работу метафоры
«кипарис подобен пламени», которую находит
в одной из ранних работ Х. Ортеги-и-Гассета:

По определению кипарис в метафоре –
это не кипарис из повседневного опыта, но ки-
парис в своей осуществляющейся внутренней сути:
недоступный кипарис-в-себе. Однако этот кипарис
en soi не может присутствовать в метафоре боль-
ше, нежели в мышлении или восприятии. Даже са-
мая большая армия прекрасных метафор не смог-
ла бы представить исчерпывающее число аллюзий
на кипарис в его внутренней жизни. Тем не менее
поскольку объекты и качества для ООО всегда идут
вместе, метафора работает только потому, что пла-
мя-качества каким-то образом сплавились с объек-
том, а не просто с непостижимой пустотой, в кото-
рой ранее находился кипарис. Таким образом, ос-
тается только один вариант, который нам предстоит
принять, даже если последствия на первый взгляд
кажутся странными. Ведь если реальный кипарис
так же отсутствует в метафоре, как и в мышлении
и восприятии, то все же есть один реальный объект,
который никогда не исчезает из нашего художествен-
ного опыта: это мы сами. Да, именно мы сами за-
мещаем отсутствующий кипарис, поддерживая его
свежеприобретенные пламя-качества.

<…>
Как бы странно это ни звучало, но существует

одна профессиональная сфера, где все это уже ста-
ло давно привычным делом. Это актерское мастер-
ство, где знаменитая система Константина Станис-
лавского исходит из того, что нужно постараться
стать изображаемым объектом настолько полно, на-
сколько это вообще возможно [Харман 2021, 82–83].

Таким образом, метафора оказывается
«вариантом перформативного искусства»
[Харман 2023, 169]. Впрочем, любой другой
род искусства и эстетического опыта в це-
лом, по Харману, также обладает перформа-
тивностью:

Подобный перформанс не исполняется в слу-
чаях буквального знания, поскольку тогда объект
не исчезает со сцены, а потому и нет потребности
в замещении. Эстетические феномены отличают-
ся от другого опыта тем, что зрителя призывают –
если только он слышит зов, то есть если мы хотя бы

частично убеждены произведением искусства – за-
нять место отсутствующего объекта и поддержать
качества, которые были приписаны ему лишь с не-
которой долей убедительности [Харман 2023, 169].

Если буквальное познание работает
с чувственными объектами и чувственными
качествами, а категориальное созерцание
(идеация) – с чувственными объектами и ре-
альными качествами, то эстетика становит-
ся одним из способов непрямого доступа к ре-
альным объектам. Оно совершается через
перформативное переживание чувственных
качеств замещенного реального объекта. Эс-
тетическое познание «ближе всех» подбира-
ется к реальным объектам, и поэтому эстетика
становится корнем реалистической философии.

Становясь универсальным онтологическим
принципом, эстетика входит и в область этики.
Харман приводит в пример мнение своего на-
учного руководителя в магистратуре, изве-
стного американского феноменолога Альфон-
со Лингиса, о том, что неприемлемо запивать
дорогой шоколад кока-колой или слушать поп-
музыку в наушниках в древнем храме в Кио-
то во время прекрасного снегопада [Харман
2021, 67–68]. Он рассуждает об этом в кон-
тексте неуважительного отношения к нечело-
веческим объектам (таким как шоколад, храм
или снегопад), но невозможно не увидеть в
этом первичность эстетической составляю-
щей. Впрочем, на уровне бытового языка эта
связь этики с эстетикой уже давно известна по
фразе: «Он(а) поступил(а) некрасиво».

Игра, стиль, аллюр

Харман не поясняет, как устроена ме-
ханика «актерской игры» в театральности
эстетического познания. Чтобы это прояс-
нить обратимся к философу, представляю-
щему другое направление non-human turn, –
канадскому  пост-делезианцу Брайану Массуми.

Массуми рассматривает игру как воз-
никновение делезианской «зоны неразличимо-
сти» – ситуации, в которой, по его словам,
не работает закон исключенного третьего:

Модус абстракции, производимый в игре,
не уважает закон исключенного третьего. Его логи-
ка – это логика взаимного включения. Две разные
логики задействованы в этой ситуации; обе при-
сутствуют в их различии и соучаствуют в перфор-



82

ЧУЖЕЗЕМЕЦ (ΞΈΝΟΣ): ОСМЫСЛЕНИЕ ДРУГОГО В ФИЛОСОФИИ

Logos et Рraxis. 2025. Т. 24. № 3

мативной зоне неразличимости. Бой и игра 7 схо-
дятся вместе, и их схождение порождает третий эле-
мент. Есть одно, второе – и включенное третье их
взаимного влияния [Массуми 2019, 15].

Ребенок, играющий в тигра, – это все еще
человеческий ребенок, но в рамках этой игры –
уже тигр. Мы понимаем, что он – ненастоя-
щий тигр, но его игровая «природа» уже зве-
риная, и, если мы хотим, чтобы игра продол-
жалась, мы должны принимать это превраще-
ние как реальное. Эту реальность поддержи-
вает единство действия.

Игру от не-игры отличает стиль жестов:
«В игре ты не кусаешь, а покусываешь» [Мас-
суми 2019, 14]. Она прекращается, когда зона
неразличимости разрушается. Во-первых, ког-
да игрок иронически отделяет себя от своей
роли в игре, расщепляя тем самым единство
действия (выпадает из игры, остается невов-
леченным). Во-вторых, когда игрок полностью
отождествляет себя с игровой ролью, принима-
ет ее буквально, стирая различия между игро-
вым и неигровым (заигрывается). В первом
случае участник игры отказывается кусать
вообще, во втором – кусает по-настоящему.

Опыт игры – это эстетический опыт,
и в его основе лежит та же самая театраль-
ность, в которой один реальный объект испол-
няет роль другого реального объекта, пере-
живая его чувственные качества. Разруше-
ние игры соответствует буквальному понима-
нию, в котором не происходит замещения ре-
ального объекта. В случае, когда игрок заиг-
рывается, он буквально становится другим ре-
альным объектом – «сплавляется» с ним,
в то время как в игре он не «сплавляется»
с игровой ролью, а поглощается ею. Как пи-
шет Харман про эстетический опыт, поглощен-
ность позволяет зрителю и произведению ис-
кусства оставаться «разными и отделяемы-
ми друг от друга» [Харман 2023, 166]. В кон-
це концов, поглощенность у Хармана рассмат-
ривается как синоним театральности, которую
в свою очередь можно сопоставить с игровой
зоной неразличимости.

Стилистический разрыв между играю-
щим и его ролью можно попробовать описать
через аллюр – понятие ООО, впервые пред-
ложенное Харманом еще в «Партизанской ме-
тафизике» (2005) и развитое затем в других
работах:

Разрыв между чувственно воспринимаемым
объектом и его качеством мы называем «аллюром».
Этот термин подчеркивает ошеломляющий эмо-
циональный эффект, часто сопровождающий это
событие в глазах людей, и также подразумевает «ал-
люзию», ведь аллюр просто создает аллюзию на-
объект, не делая его внутреннюю жизнь непосред-

ственно присутствующей [Харман web].

Аллюр позволяет различать объект и его
качества, при этом он указывает на реальный
объект, который не присутствует непосред-
ственно. Харман обнаруживает аллюр в ме-
тафоре, юморе и красоте. Последнее особен-
но важно для нашего исследования:

Есть бесчисленные примеры аллюра. В слу-
чаях красоты объект – не итоговая сумма цветов
и пропорций на его поверхности, но род души,
оживляющей эти черты изнутри и вводящей свиде-
теля в состояние головокружения или даже загип-
нотизированности [Харман web].

Эту загипнотизированность в более поздней
работе Харман и называет поглощенностью.
В концепции игры Массуми аллюру соответству-
ет стиль жеста, с помощью которого игрок раз-
личает себя и качества, относящиеся к своей
роли. Именно аллюр отвечает за то, что погло-
щенный игрой щенок покусывает, а не кусает, а
человеческий ребенок ведет себя по-тигриному.

Антропоморфизм
versus антропоцентризм

Один из основных способов познания
нечеловеческих других – это их антропомор-
физация. Человек издревле антропоморфизи-
рует других живых существ, вещи, строения,
механизмы, стихии, природные объекты и бо-
жественные сущности. Чтобы познать нече-
ловеческих других, человеку нужно сначала
представить и описать их в виде людей. Осо-
бенно ярко это проявляется там, где нет слож-
ных форм абстрактного мышления. Бразиль-
ский антрополог Эдуарду Вивейруш де Каст-
ру описывает как индейцы Амазонии видят
нечеловеческих других как своего рода людей:

Животные используют те же «категории»
и «ценности», что и люди: их миры крутятся вок-
руг охоты и рыбалки, кухни и перебродивших
напитков, кросскузин и войны, ритуалов инициа-
ции, шаманов, вождей, духов… [Кастру 2009, 28].



Logos et Рraxis. 2025. Vol. 24. No. 3 83

А.В. Шишков. Как мы познаем нечеловеческих других?

Другими словами, в представлении ин-
дейцев, для человека ягуар – это ягуар,
но для ягуара другой ягуар – человек. Такая
антропоморфизация может показаться наи-
вным способом описания реальности и даже
может вызывать совершенно недопустимые
мысли об интеллектуальных способностях ко-
ренных жителей Амазонии, однако мы сами
прибегаем к тем же самым способам, когда
представляем себе игры наших питомцев
на собачьей площадке или взаимодействие
электронных приборов в экосистеме умного
дома. Многочисленные сюжеты из массовой
культуры, где животные или вещи ведут себя
как люди, только подкрепляют этот тезис.

Возникает вопрос: надо ли считать ант-
ропоморфизацию нечеловеческих других
ошибкой мышления и как на нее реагирует
философия, чья основная установка связана
с отказом от антропоцентрической перспективы?
Парадоксальным, на первый взгляд, образом
ООО и близкие к ней философские подходы
принимают антропоморфизм как адекватный
способ познания нечеловеческих других, отли-
чая его от антропоцентризма.

Джейн Беннетт, которую Грэм Харман
считает «попутчицей ООО», заявляет:

Возможно, стоило бы пойти на риск антро-
поморфизма (предрассудки, обожествление при-
роды, романтизм), ведь, как бы странно это ни про-
звучало, он работает против антропоцентризма: он
напоминает мне о сходстве людей и вещей, он не
позволяет мне считать себя чем-то, что стоит над
нечеловеческой «окружающей средой» или вне ее.
Философское неприятие антропоморфизма слиш-
ком часто связано с высокомерным допущением,
будто только человек и Бог отмечены творческой
агентностью. Суметь укротить в себе и ослабить это
стремление к исключительности – значит дать себе
шанс научиться распознавать жизнь, несводимую
к деятельности людей и богов [Беннетт 2018, 153].

Однако в такой формулировке антропо-
морфизм выглядит всего лишь как уловка,
с помощью которой мы якобы ослабляем ан-
тропоцентрическую перспективу, придавая
другим онтологический статус равный чело-
веческому. Однако, возвращаясь к вопросу в
начале этой статьи, поставленному той же
Беннетт: разве не человек формулирует эту
не-антропоцентрическую философию? (см.:
[Беннетт 2018, 154]). Не расширяем ли мы,

наоборот, антропоцентрическую перспективу,
антропоморфизируя не-людей?

Антропоморфизм становится ошибкой
мышления и расширением антропоцентричес-
кого взгляда на мир, если мы понимаем его
буквально. Владелец собаки, который комму-
ницирует со своим питомцем, приписывая ему
человеческие качества (эмоции, мышление,
перспективу восприятия), ошибается, когда
воспринимает эти приписанные качества бук-
вально, потому что реальные эмоции и мысли
собаки остаются для него недоступными.

Тем не менее эстетический подход к ан-
тропоморфизму 8 (в том смысле, в каком эс-
тетика понимается в ООО) избавляет нас
от этой проблемы. В эстетике ООО наделе-
ние нечеловеческого объекта человеческими
качествами – это путь метафоры, к которой
необходимо применить принцип театральности.
В ней человек примеряет на себя роль нечело-
веческого объекта, проживая его человеческие
качества. И в этой игре он налаживает непря-
мую коммуникацию с нечеловеческим объек-
том. Владелец собаки может по аналогии
сравнить себя со своим питомцем и догадаться
о том, чего тот от него хочет. Такое сравне-
ние – это эстетический опыт.

Кроме того, эстетическая, игровая антро-
поморфизация не-людей спасает нас от удруча-
ющей перспективы, в которой изъятость реаль-
ных объектов из любых отношений, восприни-
мается как невозможность сказать о них хотя
бы что-то. Водитель, который разговаривает со
своим автомобилем как с человеком, не вос-
принимает эту антропоморфизацию буквально.
Наделяя его в игровой, метафорической форме
человеческими качествами, он углубляет свое
познание. В таком познании человек может по-
менять для себя отношение к ценности той
вещи, с которой он взаимодействует. Так, наде-
ляя вещи историей, наподобие человеческой
жизни, люди увеличивают их ценность.

Эстетическая антропоморфизация име-
ет важные следствия для политической эко-
логии и так называепмых прав природы, неко-
торые примеры реализации которых изложе-
ны в самом начале статьи. Обсуждая эту
тему Тимоти Мортон пишет:

В 2007–2008 гг. Эквадор переписал конститу-
цию страны, включив в нее «права природы». Итак,



84

ЧУЖЕЗЕМЕЦ (ΞΈΝΟΣ): ОСМЫСЛЕНИЕ ДРУГОГО В ФИЛОСОФИИ

Logos et Рraxis. 2025. Т. 24. № 3

у нечеловеческого мира есть право существовать
и восстанавливаться. если вы считаете, что это
страшно антропоморфно, ничего не поделаешь.
Проблема в том, что у нас, людей, нет другого спо-
соба включить нелюдйй в язык прав, кроме как под-
вести под человеческий зонтик, под которым мы
и сами прячемся [Мортон 2019, 117–118].

Наделение природных объектов права-
ми человека – это элемент политической игры
и даже политического театра, благодаря ко-
торым появляется понимание, что не только
человек обладает ценностью на этой планете.

ПРИМЕЧАНИЯ

1 Жак Деррида в статье «Cogito и история
безумия» размышляет о том, как можно говорить
от имени неговорящего безумия, не превращая его
в очередную вариацию разума [Деррида 2000, 81].

2 Пульсирующая материя – философский
проект самой Джейн Беннетт, принадлежащий
к non-human turn.

3 Вопрос, можно ли считать вымышленные
объекты реальными, до сих пор не имеет решения
в рамках ООО. У меня была возможность задать
этот вопрос лично Г. Харману, на что он ответил,
что у него пока нет полного понимания, как на него
ответить. С одной стороны, вымышленные объек-
ты, такие как персонажи художественной литерату-
ры, полностью находятся в сфере феноменального
опыта или сознания, с другой – они выходят за пре-
делы единичного сознания и даже способны вли-
ять на поведение людей, что делает их более «ре-
альными», чем кажется.

4 Я оспариваю тезис, что напряжение РО–ЧК
дает категорию пространства. На мой взгляд, про-
странство, как и время, принадлежит к напряже-
нию ЧО – ЧК, тогда как первое указывает на катего-
рию энергии. Публикация на эту тему уже готовится.

5 Так называется глава 2 в: [Харман 2021].
6 Параллельно с теоретическим осмыслени-

ем эстетики Тим Мортон активно участвовал в раз-
личных арт-проектах, самым крупным и известным
из которых был трехлетний проект группы Sonic Acts
и куратора Хильды Мети «Темная экология» (2014–
2016) на стыке экологии, искусства и философии,
проходивший в норвежском и российском Заполя-
рье. Харман тоже принимал в нем участие в 2015 г.
Среди других известных проектов следует отме-
тить ряд инсталляций Джастина Брайса Гуари-
льи – «We Are the Asteroid» и «Baked Alaska»
(обе – 2018); «Human Kind Ness» (2019) – текст
для которых подготовил Мортон. Также фило-
соф написал либретто для оперы «Time, Time,

Time» (реж. Дж. Уолш, 2019) и исполнил в ней
одну из ролей.

7 Массуми обсуждает ситуацию игровой дра-
ки, в которой животные получают навыки реально-
го боя, но не вступают в настоящий бой.

8 Анимизм – одушевление нечеловеческих
объектов можно рассматривать как частный слу-
чай антропоморфизма, поскольку в его случае
речь идет о наделении объектов душой или жиз-
ненной силой как человеческим качеством.
Отдельный вопрос, который не рассматривается в
этой статье, – сакрализация нечеловеческих
объектов. На мой взгляд, сакральное представляет
собой один из видов перформативного эстети-
ческого переживания.

СПИСОК ЛИТЕРАТУРЫ

Беннетт 2018 – Беннетт Дж. Пульсирующая мате-
рия: политическая экология вещей. Пермь:
Hyle Press, 2018.

Деррида 2000 – Деррида Ж. Cogito и история безу-
мия // Письмо и различие. СПб.: Академи-
ческий проект, 2000. С. 43–82.

Кастру 2009 – Кастру Э.В. Каннибальские метафи-
зики: рубежи постструктуралистской антро-
пологии. М.: Ад Маргинем, 2009.

Массуми 2019 – Массуми Б. Чему животные учат
нас в политике? Пермь: Hyle Press, 2019.

Мейясу 2015 – Мейясу К. После конечности. Эссе
о необходимости контингентности. Екатерин-
бург; М.: Кабинетный ученый, 2015.

Мортон 2019 – Мортон Т. Стать экологичным. М.:
Ад Маргинем Пресс, 2019.

Харман web – Харман Г. О замещающей причин-
ности [Новое литературное обозрение. 2012.
№ 2 (114)] // https://www.nlobooks.ru/
magazines/novoe_literaturnoe_obozrenie/
114_nlo_2_2012/article/18629/

Харман 2015 – Харман Г. Четвероякий объект: ме-
тафизика вещей после Хайдеггера. Пермь:
Hyle Press, 2015.

Харман 2020 – Харман Г. Спекулятивный реализм:
введение. М.: РИПОЛклассик, 2020.

Харман 2021 – Харман Г. Объектно-ориентирован-
ная онтология: новая теория всего. М.: Ад
Маргинем, 2021.

Харман 2023 – Харман Г. Искусство и объекты. М.:
Изд-во Ин-та Гайдара, 2023.

Atrato River … web – Atrato River Decision T-622 [Climate
Case Chart] // https://www.climatecasechart.com/
document/atrato-river-decision-t-622-16-of-
november-10-2016_976c

Bryant, Srnicek, Harman 2011 – Bryant L, Srnicek N.,
Harman G. Towards a Speculative Philosophy



Logos et Рraxis. 2025. Vol. 24. No. 3 85

А.В. Шишков. Как мы познаем нечеловеческих других?

// Bryant L., Srnicek N., Harman G. The Speculative
Turn: Continental Materialism and Realism.
Melbourne: Re.Press, 2011. P. 1–18.

Bryant 2014 – Bryant L.  Onto-Cartography:
An Ontology of Machines and Media .
Edinburgh: Edinburgh University Press, 2014.

Ecuador’s Constitution… web – Ecuador’s Constitution
of 2008 with Amendments through 2021 // https://
www.wipo.int/wipolex/en/legislation/details/21291

Grusin 2015 – Grusin R. Introduction // Grusin R.
The Nonhuman Turn. Minneapolis; London:
University of  Minnesota Press, 2015.

Harman 2005 – Harman G. Guerrilla metaphysics:
Phenomenology and the Carpentry of Things.
Chicago; La Salle: Open Court, 2005.

Harman 2010 – Harman G. Towards Speculative
Realism: Essays and Lectures. Winchester;
Washington: Zero Books, 2010.

Harman, Principe 2023 – Harman G., Principe C.
Interview with Chiara Principe // The Graham
Harman Reader. Winchester; Washington: Zero
Books, 2023. P. 1333–1405.

Morton 2021 – Morton T. All  Art Is Ecological. London:
Penguin Classics, 2021.

Te Awa Tupua … web – Te Awa Tupua (Whanganui
River Claims Settlement) Act. [New Zealand
Legislation official site] // https://
www.legislation.govt.nz/act/public/2017/0007/
latest/whole.html

REFERENCES

Bennett J., 2018. Vibrant Matter: A Political Ecology
of  Things. Perm, Hyle Press.

Derrida J., 2000. Cogito and the History of  Madness.
Derrida J. Writing and Difference. Saint
Petersburg, Akademichesky proekt Publ.

Castru E.V., 2009. Cannibal Metaphysics: For a Post-
Structural Anthropology. Moscow, Ad Marginem
Publ.

Massumi B., 2019. What Animals Teach Us About
Politics. Perm, Hyle Press.

Meillassoux Q., 2015. After Finitude: An Essay
on the Necessity of Contingency. Yekaterinburg,
Moscow, Kabinetny ucheny Publ.

Morton T., 2019. Being Ecological. Moscow,
Ad Marginem Press.

Harman G., 2012. On Vicarious Causation. Novoe
literaturnoe obozrenie, no. 2 (114). URL:
https://www.nlobooks.ru/magazines/novoe_
literaturnoe_obozrenie/114_nlo_2_2012/article/
18629/

Harman G., 2015. The Quadruple Object: Metaphysics
of Things After Heidegger. Perm, Hyle Press.

Harman G., 2020. Speculative Realism: An Introduction.
Moscow, RIPOL classic Publ.

Harman G., 2021. Object-Oriented Ontology: A New
“Theory of Everything”. Moscow, Ad Marginem
Publ.

Harman G., 2023. Art and Objects. Moscow, Izd-vo
Instituta Gaydara.

Atrato River Decision T-622, 2016. Climate  Case
Chart. URL: https://www.climatecasechart.com/
document/atrato-river-decision-t-622-16-of-
november-10-2016_976c

Bryant L., Srnicek N., Harman G., 2011. Towards a
Speculative Philosophy. Bryant L., Srnicek N.,
Harman G. The Speculative Turn: Continental
Materialism and Realism.  Melbourne,
Re.Press, pp. 1-18.

Bryant L., 2014. Onto-Cartography: An Ontology
of Machines and Media. Edinburgh, Edinburgh
University Press.

Ecuador’s Constitution of 2008 with Amendments
through 2021. URL: https://www.wipo.int/
wipolex/en/legislation/details/21291

Grusin R., 2015. Introduction. Grusin R. The Nonhuman
Turn. Minneapolis. London, University of
Minnesota Press.

Harman G., 2005. Guerrilla Metaphysics: Phenomenology
and the Carpentry of Things. Chicago, La Salle,
Open Court.

Harman G., 2010. Towards Speculative Realism: Essays
and Lectures. Winchester, Washington, Zero
Books.

Harman G., Principe C., 2023. Interview with Chiara
Principe. Cogburn J., Young N. The Graham
Harman Reader. Winchester, Washington, Zero
Books, pp. 1333-1405.

Morton T., 2021. All Art Is Ecological. London,
Penguin Classics.

Te Awa Tupua (Whanganui River Claims Settlement)
Act, 2017. New Zealand Legislation Official
Site. URL: https://www.legislation.govt.nz/act/
public/2017/0007/latest/whole.html



86

ЧУЖЕЗЕМЕЦ (ΞΈΝΟΣ): ОСМЫСЛЕНИЕ ДРУГОГО В ФИЛОСОФИИ

Logos et Рraxis. 2025. Т. 24. № 3

Information About the Author

Andrey V. Shishkov, Postgraduate Student, Faculty of  Philosophy of Russian State University for
Humanities, Chayanov St, 15a, Bld. 7, 125047 Moscow, Russian Federation, andrey.v.shishkov@gmail.com,
https://orcid.org/0009-0001-4270-1900

Информация об авторе

Андрей Владимирович Шишков, аспирант философского факультета, Российский госу-
дарственный гуманитарный университет, ул. Чаянова, 15а, корп. 7, 125047 г. Москва, Российская
Федерация, andrey.v.shishkov@gmail.com, https://orcid.org/0009-0001-4270-1900



Logos et Рraxis. 2025. Vol. 24. No. 3 87


Д

им
ит

ро
ва

 С
.В

., 
Се

рг
од

ее
ва

 Е
.А

., 
20

25
ЧУЖЕЗЕМЕЦ (ΞΈΝΟΣ): ОСМЫСЛЕНИЕ ДРУГОГО В ФИЛОСОФИИ



www.volsu.ru

DOI: https://doi.org/10.15688/lp.jvolsu.2025.3.10

UDC 124.3 Submitted: 20.08.2025
LBC 87.5 Accepted: 02.09.2025

EXISTENTIAL  FATIGUE:
THE STRUGGLE BETWEEN THE HUMAN AND THE “NON-HUMAN”

Svetlana V. Dimitrova
Volgograd State University, Volgograd, Russian Federation

Elena A. Sergodeeva
North-Caucasus Federal University, Stavropol, Russian Federation

Abstract. In the conditions of the modern world, people experience an existential crisis, the manifestations
of which are fatigue and the unwillingness of the individual to “be a human.” “Existential fatigue” is considered
a natural stage in the development of the logic of individualism. The orientation of social and personal development
to satisfying one’s own desires and needs leads to a loss of meaning, in which a person is ready to change
the “anthropological essence.” A person is tired of him and strives for the inhuman self, which is capable of leading
people to immortality. Going beyond the human (transhumanism, posthuman) is based on the denial of the “thesis
of human exceptionalism” (Jean-Marie Schaeffer). The task is to explicate the logic of formation, the implementation
of which led to the fact that the “success” of the active and cognitive activity of people served as the basis
for the denial of “human uniqueness” and led to the need to search for a new subject (transhumanism), which may
not be a human. The concept of “non-human” is considered in several aspects – as natural/wild/chaotic
and as technical/civilized/regular. The transition from non-human to human was based on overcoming the natural
and the wild, and this task was solved in the process of civilizational development. Having recognized that the
dignity and power of man is manifested in his conscious actions, people directed their efforts not only to the
transformation of external nature, reducing it to the environment, but also to the improvement/construction of internal
nature. At the same time, civilizational development, which sets itself the task of managing biological life, leads
to the assertion of the non-human. It is concluded that the modern striving for the “non-human” confirms/verifies the
assertion that human exclusivity can and should be manifested only in the person’s involvement with the divine
principle. The rejection of the uniqueness of human existence is a condition for changing the “anthropological essence.”

Key words: existential fatigue, anthropological essence, transhumanism, posthuman, “human exceptionalism”,
“non-human”.

Citation. Dimitrova S.V., Sergodeeva E.A. Existential Fatigue: The Struggle Between the Human and the “Non-
Human”. Logos et Praxis, 2025, vol. 24, no. 3, pp. 87-94. (in Russian). DOI: https://doi.org/10.15688/lp.jvolsu.2025.3.10

УДК 124.3 Дата поступления статьи: 20.08.2025
ББК 87.5 Дата принятия статьи: 02.09.2025

ЭКЗИСТЕНЦИАЛЬНАЯ УСТАЛОСТЬ:
 БОРЬБА ЧЕЛОВЕЧЕСКОГО И «НЕ-ЧЕЛОВЕЧЕСКОГО»

Светлана Васильевна Димитрова
Волгоградский государственный университет, г. Волгоград, Российская Федерация

Елена Александровна Сергодеева
Северо-Кавказский федеральный университет, г. Ставрополь, Российская Федерация

Аннотация. В условиях современного мира люди переживают экзистенциальный кризис, проявле-
ниями которого являются усталость и нежелание индивида «быть человеком». «Экзистенциальная уста-
лость» рассматривается как закономерный этап в развитии логики индивидуализма. Ориентированность



88

ЧУЖЕЗЕМЕЦ (ΞΈΝΟΣ): ОСМЫСЛЕНИЕ ДРУГОГО В ФИЛОСОФИИ

Logos et Рraxis. 2025. Т. 24. № 3

общественного и личного развития на удовлетворение собственных желаний и потребностей ведет к потере
смыслов, при которой человек готов изменить «антропологическую сущность». Человек устал от себя
и стремится к не-человеческому в себе, которое способно привести людей к бессмертию. Выход за пределы
человеческого (трансгуманизм, постчеловек) основывается на отрицании «тезиса о человеческой исключи-
тельности» (Жан-Мари Шеффер). Ставится задача эксплицировать логику становления, реализация которой
привела к тому, что «успешность» деятельной и познавательной активности людей послужила основанием
для отрицания «человеческой уникальности» и привела к необходимости поиска нового субъекта (трансгу-
манизм), который может и не быть человеком. Рассмотрение понятия «не-человеческого» представлено
в нескольких аспектах – как природное / дикое / хаотичное и как техническое / цивилизованное / закономерное.
Переход от «не-человеческого» к человеческому основывался на преодолении природного, дикого, и эта
задача решалась в процессе цивилизационного развития. Признав, что достоинство и мощь человека прояв-
ляется в его сознательных действиях, люди направили свои усилия не только на преобразование внешней
природы, редуцировав ее к окружающей среде, но и на улучшение / конструирование внутренней природы.
При этом цивилизационное развитие, ставящее перед собой задачу управления биологической жизнью,
приводит к утверждению «не-человеческого». Делается вывод о том, что современное стремление к «не-
человеческому» подтверждает / верифицирует утверждение о том, что исключительность человека может
и должна проявляться только в сопричастности личности божественному началу. Отказ от уникальности
человеческого бытия выступает условием для изменения «антропологической сущности».

Ключевые слова: экзистенциальная усталость, антропологическая сущность, трансгуманизм, постче-
ловек, человеческая исключительность, «не-человеческое».

Цитирование. Димитрова С. В., Сергодеева Е. А. Экзистенциальная усталость: борьба человеческого
и «не-человеческого» // Logos et Praxis. – 2025. – Т. 24, № 3. – С. 87–94. – DOI: https://doi.org/10.15688/
lp.jvolsu.2025.3.10

Введение

Вызовы и риски, с которыми сталкива-
ются люди в современном мире, маркируют
экзистенциальные угрозы, проявляющиеся
не только во все возрастающих возможнос-
тях физического уничтожения людей, но и в го-
товности человека изменить «антропологи-
ческую сущность». Важно отметить, что, ра-
створившись в сущем и отказавшись от «воп-
рошания о бытии», современный человек ис-
пытывает «экзистенциальную усталость».
Важно, что «экзистенциальная усталость»
не является результатом жизненных трудно-
стей, потерь и лишений, она возникает из-за
чувства пресыщенности и утраты людьми
смыслов. Антропоцентризм, выражающий
себя в бодицентризме, потребительском ге-
донизме и нарциссизме, стал основанием для
появления у индивида «отвращения к жиз-
ни», утраты человеком желания быть собой.

Состояния усталости и нежелания чело-
века быть самим собой – это скорее признак
элит потребительского общества. Вместе
с тем переживание состояний, связанных с не-
желанием «быть человеком», – это устойчи-
вая тенденция развития западноевропейской
цивилизации.

 Утрата людьми желания быть самими
собой, «экзистенциальная усталость» делает
актуальным обращение к «не-человеческому».
Тезис о том, что люди становятся «источ-
ником не-человеческого» предполагает
не совершение человеком антигуманных по-
ступков, а создание «бесчеловечных онтоло-
гий», изменение «антропологических сущнос-
тей». Постчеловек, трансгуманизм – это
стремление выйти за пределы человеческо-
го, такого рода трансцендирование может
достичь «скорости убегания» [Дери 2008],
при которой утрачивается возможность воз-
вращения к собственному бытию. «Появле-
ние идеологий “пост” означает своего рода
отказ от существования, от существования
в его традиционных антропологических, то есть
этических и метафизических границах» [Ва-
рава  2020, 184].

Выход за пределы человеческого пред-
полагает новые способы взаимодействия лю-
дей и мира, поиск которых связан с необходи-
мостью преодоления «тезиса о человеческой
исключительности». Жан-Мари Шеффер го-
ворит, что «человеческая исключительность»
базируется на убежденности в том, что «че-
ловек составляет исключение среди населя-
ющих Землю существ, а то и вообще в миро-



Logos et Рraxis. 2025. Vol. 24. No. 3 89

С.В. Димитрова, Е.А. Сергодеева. Экзистенциальная усталость

вом бытии». «Эта исключительность обуслов-
лена тем, что в собственно человеческой сущ-
ности человека заложено особое, небывалое
онтологическое измерение, в силу которого он
превосходит прочие формы жизни и свою соб-
ственную “природность”» [Шеффер 2010, 9–10].

Особенность современной ситуации зак-
лючается в том, что последовательное воп-
лощение тезиса об исключительной сущнос-
ти человека, о его уникальном способе бы-
тийствования приводит к утрате желания быть
человеком. При этом люди, испытывающие
экзистенциальную усталость, не отказываются
от жизни, а, напротив, стремятся к бессмер-
тию, для достижения которого готовы изменить
антропологическую сущность, отказаться от
человеческого в пользу «не-человеческого».

Преодоление тезиса
о «человеческой исключительности»

 Рассмотрение тезиса о «человеческой
исключительности» позволит показать исто-
ки и логику развития, сформировавших усло-
вия, при которых значимость обретают созда-
ние «постчеловеческой онтологии», обращен-
ность к «миру-без-нас». «Эта не-челове-
ческая жизнь есть нечто гораздо большее,
чем наша «среда», – она конституирует само
наше существо, которое представляет собой
лишь одно из ее преходящих проявлений»
[Шеффер 2010, 19].

Экспликация формирования условий, при
которых человек стремится к «не-человечес-
кому», предполагает обращение к идеалам
Просвещения. Просвещенческая деятель-
ность основывалась на исследовании законо-
мерностей природы, что позволяло десакра-
лизировать мышление, а свободолюбие вы-
ражалось в ограничении влияния религиозного
мировоззрения. Cогласно натуралистическим
установкам эпохи Просвещения законы при-
роды, должны находится в основании не толь-
ко социальных, но и этических принципов.

Наиболее радикальные выводы приводи-
ли к отождествлению человека и животного,
например, Ламетри «прежде всего старается
доказать, что между человеком и животным
нет качественной разницы, но есть лишь раз-
ница в количестве и степени, и этим направ-
ляет материализм из русла натурфилософии

в русло физиологической психологии» [Вин-
дельбанд 2007, 414]. Рассмотрение человека
с позиций детерминистского, механистическо-
го материализма неизменно приводило к обос-
нованию возможности усовершенствования
человеческой природы к созданию «человека
машины».

Последовательное воплощение идеалов
Просвещения привело к формированию тех-
нократического мышления, при котором при-
родные силы, социальные процессы, а в итоге
и сам человек рассматривались как средство /
инструмент для достижения обезличенных
целей. «Технократическое понимание деятель-
ности – это современный вариант утопичес-
кого сознания: природу можно переделывать,
общество и человека можно проектировать.
Подобный вариант глубоко укоренен в евро-
пейской, по крайней мере, начиная с XVII в.,
со времени возникновения экспериментально-
го естествознания» [Лекторский 2005, 337].

Нацеленность на эффективность дея-
тельности, перманентное совершенствование
средств, направленных на освоение сил при-
роды, стали основанием не для осознанного
управления миром, а для возникновения то-
тальных форм отчуждения.  Поскольку утвер-
ждалось, что изначально развитие цивилиза-
ции, научно-технический прогресс предпола-
гает признание биологической ограниченности
индивида. Тем самым преобразующая окру-
жающий мир деятельность – это компенса-
ция несовершенства, слабости природы чело-
века [Samuels 2009, 8]. Важно отметить, что
результатом деятельности становится не со-
вершенствование «природы» людей, а созда-
ние автономного мира, который являясь со-
вокупностью результатов успешных действий,
противостоит человеку.

Индивид выступает как часть природы
и в то же время не вписывается в нее, а вы-
нужден активно приспосабливаться к окру-
жающей действительности, совершая осоз-
нанные действия. Таким образом, многооб-
разие мира редуцируется к понятию «окру-
жающая среда», а внутренняя природа чело-
века рассматривается как биологическое не-
совершенство людей, компенсируемое созна-
тельной активностью.

Акцентируем внимание на том, что ос-
нованием цивилизационного развития выступает



90

ЧУЖЕЗЕМЕЦ (ΞΈΝΟΣ): ОСМЫСЛЕНИЕ ДРУГОГО В ФИЛОСОФИИ

Logos et Рraxis. 2025. Т. 24. № 3

тезис о несовершенстве человеческой приро-
ды, следовательно, ее (природу) необходимо
преобразовать / подавлять. Тем самым дос-
тоинство и сила людей проявляются не в им-
манентном совершенствовании, а в создании
искусственного мира, который развивается по
своей имманентной логике.

Соответственно, процессы отчуждения
находятся в основании цивилизационного раз-
вития и формируют такой вид независимости,
при котором человек должен подавлять свою
внутреннею природу. «Опьянев от материаль-
ного процветания и успехов в покорении при-
роды, человек перестал считать самого себя
первой заботой – и в жизни, и в теоретичес-
ком исследовании», – пишет Э. Фромм
[Фромм 1995, 147].

Развитие цивилизации неизменно приво-
дит к противоречиям, сутью которых явля-
ется то, что, научившись производить и вла-
деть совершенными средствами, человек
утратил способность и желание брать на себя
ответственность за формулировку целей. Еще
И. Кант, анализируя логику познавательной
деятельности, показал, что теоретическое по-
знание приводит к неразрешимым противо-
речиям / антиномиям, преодолеть которые
можно только следуя этическим императи-
вам. Немецкий философ, провозгласивший,
что только человек может быть целью раз-
вития, рассматривает цель не как априорную
форму рассудка / категорию, а как идею ра-
зума. Тем самым формулировка целей пред-
полагает «иной режим сознательности» –
этический.

Между тем абсолютизация инструмен-
талистского / технократического развития, на-
правленного на достижение индивидуальной
свободы, приводит к формам отчуждения, при
которых повсеместными становятся процес-
сы деперсонализации, появление «средних
людей» (Х. Ортега-и-Гассет), «одномерных
индивидов» (Г. Маркузе). В своей работе
«Эрос и цивилизация» Г. Маркузе утвержда-
ет, что цивилизационное развитие в опреде-
ленной степени предоставляет возможность
сублимировать либидо, но при этом подавить
на глубинном уровне стремление к Танатосу
не может, а это означает, что источником раз-
вития «цивилизационных благ» является ин-
стинкт разрушения.

Так, использование природных сил,
для увеличения результативности действий
людей, дает «возможность непосредственно-
го удовлетворения своих целей именно дест-
руктивности, а не либидо. <...> И хотя именно
отвлечение деструктивности от «Я» на внешний
мир сделало возможным рост цивилизации, об-
ращенное вовне разрушение остается разру-
шением», – отмечает Г. Маркузе [Маркузе
2003, 80].

Покорение природы, независимость
от окружающей среды становятся возможны-
ми при подавлении природы человека, что, по-
сути, является агрессией против собственно-

го «Я». Таким образом, тезис о человеческой
исключительности, реализуемый в совершен-
ствовании целерациональных действий, стал
основанием для отчуждения людей от внеш-
ней природы и подавлении внутреннего есте-
ства человека.

Внешняя природа рассматривалась как
окружающая среда, предоставляющая сред-
ства для действий человека, а внутренняя
природа изначально несла в себе несовершен-
ство, которое необходимо преодолеть. Спосо-
бом преодоления становится построение ци-
вилизационного мира, представляющего собой
совокупность результатов сознательных дей-
ствий людей. Важно, что особая значимость /
мощь человека была фундирована признани-
ем несовершенства его природы.

Совершенствование
как стремление к «не-человеческому»

Целерациональная логика, ориентирую-
щаяся на успех / эффективность, неизбежно
приводит к тому, что люди видят источник
совершенства в «не-человеческом». Сам ход
цивилизационного развития приводит к обосно-
ванным сомнениям относительно исключи-
тельной роли человека, поскольку результа-
том его эффективной деятельности становит-
ся появление глобальных проблем, способных
уничтожить человечество, а стремление
к свободе выступает основанием для возник-
новения тотальных форм отчуждения.

Поэтому в условиях современного мира
особую значимость обретает задача поиска
«нового субъекта», который может/должен не
быть человеком. «Таким образом, субъект



Logos et Рraxis. 2025. Vol. 24. No. 3 91

С.В. Димитрова, Е.А. Сергодеева. Экзистенциальная усталость

в постгуманизме фрагментирован, его фраг-
менты непостоянны, сложны, а главное, не
предполагают ключевой роли Антропоса.
В этом смысле не-человеческое (животные,
машины, растения, вирусы, etc.) обретают
агентность и субъектность» [Криман 2023, 27].

Вместе с тем особой значимостью
при поиске нового субъекта обладает выяв-
ление «не-человеческого» в самом человеке.
Одним из наиболее показательных критериев
изменения человеческой сущности является
расширение экзистенциальных границ, прояв-
ляющееся в том, что определение смерти ос-
новывается на совокупности конвенций, при-
нятых научным сообществом. Экзистенциаль-
ные состояния жизни и смерти утрачивают
свою потаенность, сакральность и выводятся
из бытия в сущее, становясь продуктом ра-
ционального решения, медико-социальным
конструктом.

Распространенным становится то, что
одним из результатов эффективного развития
науки и техники становится подвижность кри-
териев, определяющих жизнеспособность но-
ворожденного и констатирующих смерть.
Следствием того, что жизнь и смерть могут
рассматриваться как совокупность конвенций
становится качественное изменение форм вза-
имодействия человека со своей биологичес-
кой жизнью. Уникальность этого взаимодей-
ствия заключается в том, что «интегральное
управление» биологической жизнью, стано-
вится «последней исторической задачей че-
ловечества» [Агамбен 2011, 93]. Это, в свою
очередь, приводит к неочевидности различия
между человеческим и «не-человеческим»:
«Может ли быть признано удовлетворитель-
ным благосостояние в такой жизни, которая
уже не может распознать себя ни как челове-
ческая, ни как животная» [Агамбен 2011, 94].

Следует отметить, что выявление и оп-
ределение сущности человека, уникальности
его природы всегда является актуальной за-
дачей. В работе Дж. Агамбена эксплициру-
ется «гуманистическая» линия развития, со-
гласно которой человек, не имея собственной
природы, находится на стыке мира божествен-
ного и животного / звериного. У человека от-
сутствует собственная природа и это ведет
к тому, что он располагается «в неопределен-
ном состоянии между небесной и земной при-

родой, в состоянии парения между животным
и человеческим, так что ему всегда прихо-
дится быть меньше и больше, чем он сам»
[Агамбен 2012, 40].

При неопределенности человеческой при-
роды закономерным становится вывод о не-
обходимости улучшения естественного состо-
яния людей, стремления к продлению жизни,
сохранению молодости, к приближению био-
логического бессмертия.

Вместе с тем стремление реализовать
подобные замыслы наглядно демонстрирует
то, что высокая степень воздействия на че-
ловека приводит к изменению его бытийного
статуса, превращая индивида в продукт вы-
сокотехнологичных действий – артефакт. По-
стулирование отсутствия у людей собствен-
ной природы не становится основанием
для свободы личности, позволяющей ей пози-
ционировать себя как созидателя и творца,
а неуклонно приводит к усилению не-челове-
ческого в человеке.

Согласно учению Агамбена «не-челове-
ческое» проявляется в высокой степени со-
впадения человека и животного, что, в свою
очередь, приводит к невозможности провес-
ти различия «между бытием и ничто, допус-
тимым и недопустимым, божественным и де-
моническим, а на их месте выступает нечто,
чему едва ли можно подобрать имя» [Агам-
бен 2012, 32–33].

Следовательно, создание идеалов «бого-
человека», «сверхчеловека» в современном
мире основывается не на духовно-волевых
усилиях самой личности, а предполагает со-
вершенствование, повышение эффективности
высокотехнологичных действий, направлен-
ных на формирование «улучшенной версии»
индивида.

Важно отметить, что значимым являет-
ся сам процесс изменений, поскольку отсут-
ствуют не только границы возможных транс-
формаций, но и исключается существование
шкал, систем координат, фиксирующих про-
исходящие трансформации. Самодостаточ-
ность, многовекторность изменений приводят
к тому, что человек понимается как изначаль-
но сборная «форма», сочетающая в себе, взаи-
модействия различных систем и сил. При этом
силы человека «не обязательно участвуют
в образовании формы-Человека, но могут



92

ЧУЖЕЗЕМЕЦ (ΞΈΝΟΣ): ОСМЫСЛЕНИЕ ДРУГОГО В ФИЛОСОФИИ

Logos et Рraxis. 2025. Т. 24. № 3

участвовать в ином составе, в иной форме»
[Козловски 1997, 160]. Незавершенность и
вечное стремления человека к преодолению
ограниченности собственного тела и сознания
в условиях современного, высокотехнологич-
ного мира увеличивает значимость «не-чело-
веческого».

Стремление найти такое предназначение
в жизни, ради которого можно было пожерт-
вовать жизнью, уступает место усилиям, на-
правленным на продление жизни, на борьбу со
смертью. Утратив все то, что могло бы про-
тивостоять смерти – веру в Бога, императив-
ность этики, понимание свободы как ответ-
ственности, – человек уповает на развитие
науки и техники. Смыслоутрата обретает фор-
мы, при которых единственной целью стано-
вится продление жизни, а «продление жизни
техническими средствами становится нерав-
ной и безнадежной борьбой со смертью. Об-
щество превращается в один большой госпи-
таль по искусственному продлению жизни
любой ценой» [Козловски 1997, 115].

Таким образом, происходит девальвации
как жизни, так и смерти. «Конец человечес-
кой исключительности имеет вполне зримые
проявления в социокультурной плоскости. Это,
во-первых, гипертрофированная визуализация
смерти, во-вторых, пандемия геронтофобии
и танатофобии; и, в-третьих, появление пост-
человеческих биотехнологий типа трансгума-
низма» [Варава 2020, 182].

Парадоксальным, или скорее закономер-
ным, становится то, что при стремлении к бес-
смертию формируется мортальная культура,
эстетизирующая смерть. Поскольку смерть
имеет подвижные границы и может порой оп-
ределяться в соответствии с принятыми кон-
венциями, она утрачивает свою сакральность,
превращаясь не только в востребованный ху-
дожественный образ, но и в продукт массо-
вой культуры.

«Без Бога нет человека!»

Процессы девальвация жизни и смерти,
размывания человеческого «не-человечес-
ким», с одной стороны, демонстрируют утра-
ту людьми их исключительного статуса, с дру-
гой стороны, делают очевидным понимание
о том, уникальность человека должна пони-

маться и проявлять иначе. Человек обретает
уникальность собственного бытия не в дея-
тельностном трансцендировании, которое ведет
к созданию автономного мира науки и тех-
ники, а в имманентном самосовершенство-
вании, направленном на возвращении к соб-
ственной природе.

Уровень независимости, достигаемый
людьми благодаря успешным действиям и со-
вершенным средствам, выступает основани-
ем для стремления к обретению свободы,
при которой проявляется онтологическая уни-
кальность человека. Исключительность че-
ловека проявляется не в бесконечных возмож-
ностях его изменений, а в фундированности
его динамики, не в количестве вариантов выбо-
ра, а в наличии оснований для его совершения.

Современный экзистенциальный кризис
есть свидетельство того, что, отказавшись
от сопричастности человеческой личности бо-
жественному началу, люди готовы отказать-
ся от своей антропологической сущности. От-
метим, что актуализация данной сопричаст-
ности и есть предназначение человека и ус-
ловие развития культуры. Современное стрем-
ление к «не-человеческому» подтверждает /
верифицирует утверждение о том, что без Бо-
га нет человека!

Сохранение антропологической сущнос-
ти, бытийной уникальности возможно только
в процессе преобразований, позволяющих че-
ловеку оставаться «равным-самому-себе»
[Козловски 1997, 111]. Созвучной сегодняш-
ней ситуации являются размышления Свя-
того Максима Исповедника о тропосах и ло-
госах. Размышляя о личностной динамике,
Святой Отец указывает на необходимость
определения границ изменений человеческой
природы.

Изменение тропосов – это предназначе-
ние человека, которое заключается в возмож-
ности уподобиться Богу, при условии сохра-
нения в себе человеческого бытия. Тем са-
мым возможность обожения актуализуется
при условии сохранения логоса, поскольку раз-
рушение / изменение последнего повлекло бы
за собой исчезновение человека.

Согласно христианскому мировоззрению
природа человека в своей изначальной даннос-
ти является совершенной, сотворенной Богом.
Следовательно, основополагающим отноше-



Logos et Рraxis. 2025. Vol. 24. No. 3 93

С.В. Димитрова, Е.А. Сергодеева. Экзистенциальная усталость

нием к человеческой природе является сохра-
нение имманентно присущего ей божествен-
ного начала. Ведь природа человека до гре-
хопадения была «совершенной и обожествлен-
ной своим ипостасным союзом с Божествен-
ной природой всецело пронизана энергиями
Божественной природы, но сохранила в неп-
рикосновенности свои естественные свойства»
[Ларше 2018, 259–260].

Перед человеком стоит задача онтоло-
гической трансформации – возвращение к Богу
после грехопадения. Однако необходимым
и достаточным условием изменения природы
является пребывание в рамках одной ипостаси.
Достичь высшего бытийного статуса – вер-
нуться к Богу может только человек. Важно
отметить, что достижение обожения позволяет
человеку обрести не свободу выбора, а иск-
лючает саму возможность совершать грех.
Свобода как самообретение выражается в воз-
можности участия в божественном бытии.

Резюмируя отметим, что современная
ситуация, выражающая себя в экзистенциаль-
ной усталости, является закономерным ито-
гом процесса современного цивилизационно-
го развития, ориентирующегося не на высшие
ценности, а на эффективность, успешность
действий. Скольжение по поверхности, безот-
ветственные скитания людей оборачивают-
ся не только утратой собственного бытия, но
и отказом от своей природной сущности,
стремлением выйти за пределы человечес-
кого. Вместе с тем современный экзистен-
циальный кризис, следует рассматривать как
необходимый этап, переживание которого де-
лает очевидным тот факт, что без Бога нет
человека.

СПИСОК ЛИТЕРАТУРЫ

Агамбен 2011 – Агамбен Дж. Homo sacer. Суверен-
ная власть и голая жизнь. М.: Европа, 2011.

Агамбен 2012 – Агамбен Дж. Открытое: Человек
и животное. М.: РГГУ, 2012.

Варава 2020 – Варава В.В. Усталость быть челове-
ком // Человек.RU. 2020. № 15. С. 180–186.

Видельбанд 2007 – Виндельбанд В. История новой
философии в ее связи с общей культурой и от-
дельными науками: в 2 т. Т. 1: От Возрожде-
ния до Просвещения. М.: Гиперборея: Куч-
ково поле, 2007.

Дери 2008 – Дери М. Скорость убегания: Кибер-
культура на рубеже веков. Екатеринбург: Уль-
тра.Культура; М.: АСТ МОСКВА, 2008.

Козловски 1997 – Козловски П. Культура постмо-
дерна: общественно-культурные последствия
технического развития. М.: Республика, 1997.

Криман 2023 – Криман А.И. Постгуманизм и со-
временное искусство: пересборкаантропо-
центристского дискурса в пространстве ви-
зуального // Наука телевидения. 2023. № 19 (3).
С. 21–41.

Ларше 2018 – Ларше Ж.-К. Исцеление духовных бо-
лезней. Введение в аскетическую традицию Пра-
вославной Церкви. Сергиев Посад: МДА, 2018.

Лекторский 2005 – Лекторский В.А. Деятельност-
ный подход: кризис или возрождение? // На-
ука глазами гуманитария. М.: Прогресс-Тра-
диция, 2005. С. 327–342.

Маркузе 2003 – Маркузе Г. Эрос и цивилизация.
Одномерный человек: исследование идеоло-
гии развитого индустриального общества М.:
АСТ, 2003.

Шеффер 2010 – Шеффер Ж.-М. Конец человечес-
кой исключительности. М.: Новое литератур-
ное обозрение, 2010.

Фромм 1995 – Фромм Э. Бегство от свободы. М.:
Прогресс, 1995.

Samuels 2009 – Samuels R. New Media, Cultural Studies,
and Critical Theory after Postmodernism.
Automodernity from Zizek to Laclau. N.Y.:
Palgrave Macmillan, 2009.

REFERENCES

Agamben Dzh., 2011. Homo Sacer. Sovereign Power
and Naked Life. Moscow, Evropa Publ.

Agamben Dzh., 2020. The Open: Man and Animal.
Moscow, RGGU, 2012.

Varava V.V. Tired of Being Human. Chelovek.RU,
no. 15, рр. 180-186.

Vindelband V., 2007. History of Modern Philosophy in
Its Connection with General Culture and
Individual Sciences: v 2 t. T. 1: Ot Vozrozhdeniya
do Prosveshheniya. Moscow, Giperboreya
Publ., Kuchkovo pole Publ.

Deri M., 2008. Escape Velocity: Cyberculture at the
Turn of the Century. Yekaterinburg, Ultra. Kultura
Publ.; Moscow, AST MOSKVA Publ.

Kozlovski P., 1997. Postmodern Culture: Socio-
Cultural Consequences of Technical Development.
Moscow, Respublika Publ.

Kriman A.I., 2023. Posthumanism and Contemporary
Art: Reassembling Anthropocentric Discourse
in the Visual Space. Nauka televideniya,
no. 19 (3), pp. 21-41.



ЧУЖЕЗЕМЕЦ (ΞΈΝΟΣ): ОСМЫСЛЕНИЕ ДРУГОГО В ФИЛОСОФИИ

Logos et Рraxis. 2025. Т. 24. № 3

Information About the Authors

Svetlana V. Dimitrova, Doctor of Sciences (Philosophy), Professor, Department of Philosophy
and Theory of Law, Volgograd State University, Prosp. Universitetsky, 100, 400062 Volgograd, Russian
Federation, sve-dimitrova@yandex.ru, https://orcid.org/0000-0003-4962-0692

Elena A. Sergodeeva, Doctor of Sciences (Philosophy), Professor, Department of Philosophy
and Ethnology, North-Caucasus Federal University, Pushkina St, 1, Bld. 20, 355009 Stavropol, Russian
Federation, sergodeewa2014@yandex.ru, https://orcid.org/0000-0002-2076-1988

Информация об авторах

Светлана Васильевна Димитрова, доктор философских наук, профессор кафедры философии
и теории права, Волгоградский государственный университет. просп. Университетский, 100, 400062
г. Волгоград, Российская Федерация, sve-dimitrova@yandex.ru, https://orcid.org/0000-0003-4962-0692

Елена Александровна Сергодеева, доктор философских наук, профессор кафедры фило-
софии и этнологии, Северо-Кавказский федеральный университет, ул. Пушкина, 1, корп. 20, 355009
г. Ставрополь, Российская Федерация, sergodeewa2014@yandex.ru, https://orcid.org/0000-0002-2076-1988

Larshe Zh.-K., 2018. Healing of Spiritual Diseases.
An Introduction to the Ascetic Tradition of the
Orthodox Church. Sergiev Posad, MDA.

Lektorskij V.A., 2005. The Activity Approach: Crisis or
Rebirth? Nauka glazami gumanitariya .
Moscow, Progress-Traditsiya Publ., pp. 327-342.

Marcuse G., 2003. Eros and Civilization. One-
Dimensional Man: A Study of the Ideology of
Advanced Industrial Society. Moscow, AST Publ.

Sheffer Zh., 2010. The End of Human Exceptionality.
Moscow,  Novoe literaturnoe obozren ie
Publ.

Fromm E., 1995. Escape from Freedom. Moscow,
Progress Publ.

Samuels R., 2009. New Media, Cultural Studies, and
Critical Theory after Postmodernism.
Automodernity from Zizek to Laclau. New York,
Palgrave Macmillan.



Logos et Рraxis. 2025. Vol. 24. No. 3 95


Т

ит
ли

н 
Л.

И
., 2

02
5

ПЕРЕВОДЫ



www.volsu.ru

DOI: https://doi.org/10.15688/lp.jvolsu.2025.3.11

UDC 141.111 Submitted: 18.08.2025
LBC 87.12 Accepted: 02.09.2025

“FIGURATIO ARISTOTELICI PHYSICI AUDITUS” BY GIORDANO BRUNO:
MNEMONIC LISTS AND ARISTOTLE’S POLEMICS WITH PARMENIDES

AND MELISSUS BASED ON BRUNO’S SIX “POINTS” (“PARTES”)

Lev I. Titlin
Institute of Philosophy of the Russian Academy of Sciences, Moscow, Russian Federation

Abstract. The article presents the first translation into a modern European language (Russian) of an excerpt
from the work of Giordano Bruno “Figuratio aristotelici physici auditus ad eiusdem intelligentiam atque retentionem
per quindecim imagines explicanda” (Paris, 1586; hereafter “Figuratio”). The translated excerpt includes the dedication
to Pietro Dalbene, in which Bruno sets out his methodology for engaging with Aristotle; the mnemonic lists
(in sections II–VII); “The Division of General Philosophy”; “The Division of the Philosophy of Nature”; the
Introduction; and the first four sections of the first chapter of Book I. In the introductory article accompanying the
translation, general information is provided about Bruno’s “Figuratio”, and the books of “Figuratio” are correlated
with the books of Aristotle’s “Physics”. Six lists that Bruno presents as tools of his mnemonic technique are
analysed, and the principle underlying their construction is identified. An attempt is made to interpret the symbolism
of the list in section V. Introductory remarks are given on Bruno’s art of memory, particularly in comparison with his
treatise “On the Shadows of Ideas”. The scheme of the “unified subject” is examined in detail, showing that it
represents an image of a human being used as part of Bruno’s mnemonic system for storing large amounts of
information. The six partes (“parts”, translated as “points”), which, according to Bruno’s interpretation, form the
basis for Aristotle’s polemic with Parmenides and Melissus, are discussed in detail. These points concern the
notions of “being”, “the one”, “the immovable”, “the principle”, the phrase “being is one”, and the Eleatic mode of
argumentation. Aristotle’s arguments against Parmenides and Melissus are analysed, and their reception in Bruno’s
text is demonstrated. The translation is accompanied by extensive commentary. Passages from the translated
fragment are correlated with V. P. Karpov’s Russian translation of Aristotle’s “Physics”. The translation is based on
the edition: Iordani Brvni Nolani. Opera Latine conscripta. Vol. I. Pars IV. Florentiae: Le Monnier, 1889.

Key words: “Physics”, Aristotle, Parmenides, Melissus, principle, mnemonics, one.

Citation. Titlin L.I. “Figuratio Aristotelici Physici Auditus” by Giordano Bruno: Mnemonic Lists and Aristotle’s
Polemics with Parmenides and Melissus Based on Bruno’s Six “Points” (“Partes”). Logos et Praxis, 2025, vol. 24,
no. 3, pp. 95-118. (in Russian). DOI: https://doi.org/10.15688/lp.jvolsu.2025.3.11



96

ПЕРЕВОДЫ

Logos et Рraxis. 2025. Т. 24. № 3

УДК 141.111 Дата поступления статьи: 18.08.2025
ББК 87.12 Дата принятия статьи: 02.09.2025

 «ИЗОБРАЖЕНИЕ ЛЕКЦИЙ О ФИЗИКЕ АРИСТОТЕЛЯ» ДЖОРДАНО БРУНО:
МНЕМОТЕХНИЧЕСКИЕ СПИСКИ И ПОЛЕМИКА АРИСТОТЕЛЯ

С ПАРМЕНИДОМ И МЕЛИССОМ ИСХОДЯ ИЗ 6 «ПУНКТОВ» («PARTES»)

Лев Игоревич Титлин
Институт философии РАН, г. Москва, Российская Федерация

Аннотация. Статья содержит первый перевод на современный европейский язык (русский) фрагмента
сочинения Джордано Бруно «Изображение лекций о физике Аристотеля в пятнадцати образах, которое
необходимо изложить для ее усвоения и удержания в памяти» (“Figuratio aristotelici physici auditus ad eiusdem
intelligentiam atque retentionem per quindecim imagines explicanda”. Париж, 1586; далее – “Figuratio”), а имен-
но: посвящение Петру Дальбению, в котором Бруно излагает свою методологию обращения к Аристотелю,
мнемонические списки (в разделах со II по VII), «Деление общей философии», «Деление философии приро-
ды», «Введение» и первые четыре раздела первой главы первой книги. Во вступительной статье к переводу
дана общая информация о сочинении Бруно, книги “Figuratio” соотнесены с книгами «Физики» Аристотеля.
Проанализированы 6 списков, которые Бруно приводит в качестве инструмента своей мнемонической техни-
ки, выявлен принцип построения этих списков. Сделана попытка раскрыть символизм списка из раздела V.
Дана вводная информация о мнемоническом «искусстве» Бруно, в частности в сопоставлении с таковым в
его трактате «О тенях идей». Охарактеризована схема «единого предмета», показано, что она представляет
собой изображение человека, использовавшееся как элемент системы мысленного способа фиксации боль-
ших объемов информации. Подробно раскрыты 6 «partes» («частей»), которые переводчик обозначает сло-
вом «пункты», исходя из которых в интерпретации Бруно Аристотель полемизирует с Парменидом и Мелис-
сом (как понимается «сущее», «единое», «неподвижное», «первоначало», фраза «бытие есть единое», спо-
соб аргументации элеатов), проанализирована аргументация Аристотеля против Парменида и Мелисса и
продемонстрирована ее рецепция в тексте Бруно. Перевод сопровожден развернутым комментарием.
Отрывки переведенного фрагмента соотнесены с русским переводом «Физики» Аристотеля, осуществлен-
ным  В.П. Карповым. Перевод выполнен по изданию: Iordani Brvni Nolani. Opera Latine conscripta. Vol. I. Pars IV.
Florentiae : Le Monnier, 1889.

Ключевые слова: «Физика», Аристотель, Парменид, Мелисс, первоначало, мнемотехника, единое.

Цитирование. Титлин Л. И. «Изображение лекций о физике Аристотеля» Джордано Бруно: мнемо-
технические списки и полемика Аристотеля с Парменидом и Мелиссом исходя из 6 «пунктов» («partes»)
// Logos et Praxis. – 2025. – Т. 24, № 3. – С. 95–118. – DOI: https://doi.org/10.15688/lp.jvolsu.2025.3.11

Сочинение «Изображение лекций о фи-
зике Аристотеля в пятнадцати образах, кото-
рое необходимо изложить для ее усвоения и
удержания в памяти» (“Figuratio aristotelici
physici auditus ad eiusdem intelligentiam atque
retentionem per quindecim imagines explicanda”,

Париж, 1586 1, далее – “Figuratio”) входит в
корпус латинских трудов Джордано Бруно,
посвященных учению Аристотеля 2, и пред-
ставляет собой компендиум «Физики», пред-
варенный оригинальной системой прикладной
мнемоники 3. К этому же корпусу также от-

1 До настоящего времени в публичном доступе сохранилось четыре оригинальных экземпляра книги:
в Национальной библиотеке в Турине, Национальной библиотеке в Париже, Бодлианской библиотеке в Окс-
форде и Библиотеке Смитсоновского института в Вашингтоне [Figuratio Aristotelici... web]. Один из этих
четырех экземпляров (из собрания специалиста по книговедению и старым изданиям Жана Виардо) до
недавнего времени можно было свободно приобрести в Интернете.

2 П.Р. Блюм отмечает, что нет никаких свидетельств, что Бруно владел греческим языком. Текстуальные
совпадения между средневековым переводом Аристотеля [Aristotelis... 1962] и цитатами Бруно убедительно
показывают, что он всегда пользовался латинским текстом [Blum 2016, 17–18].

3 Подробно о мнемонической системе, использованной Бруно в “Figuratio”, см.: [Matteoli 2015].



Logos et Рraxis. 2025. Vol. 24. No. 3 97

Л.И. Титлин. «Изображение лекций о физике Аристотеля» Джордано Бруно

носятся «Сто двадцать тезисов о природе и
мире против перипатетиков» (“Centum et viginti
articuli de natura et mundo adversus
peripateticos”. Париж, 1586), опубликованные
позднее в расширенном виде под заглавием
«Слушания 4 в Камбре, или аргументы, изло-
женные в виде тезисов, о физике против пери-
патетиков» (“Camoeracensis Acrotismus seu
rationes articulorum physicorum adversus
peripateticos”. Виттенберг, 1588) и «Разъяснен-
ные книги о физике Аристотеля» (“Libri
physicorum Aristotelis explanati”) 5.

“Figuratio” в настоящее время исследована
недостаточно: по запросу “figuratio aristotelici”
базовый поиск ресурса academia.edu выдает толь-
ко одну статью: [Matteoli 2015]. Если говорить о
монографиях, рассматривающих критику Бруно
Аристотеля в целом, то нам известна только кни-
га [Blum 2016]. Переводов “Figuratio” на европей-
ские языки нет. Мы пытаемся исправить эту си-
туацию первым переводом фрагмента трактата
на русский язык, что может послужить в даль-
нейшем более глубокому исследованию тракта-
та. Перевод, приводимый после вступительной
статьи, выполнен по изданию [Bruno 1889].

В XVI в. происходил слом и преодоле-
ние всей аристотелевской парадигмы. Нова-
торская система Бруно (недаром Джованни
Мочениго, отдавший Бруно в руки инквизито-
ров, на допросе утверждал, что тот был на-
мерен создать секту под названием «новая
философия»6) находилась в русле того же ми-
ровоззренческого сдвига. Упомянутые выше
сочинения о физике Аристотеля были при-
званы уничтожить жесткий аристотелевский
космос и вылезти из его скорлупы.

Бруно критиковал Аристотеля во многих
своих сочинениях, в частности в «О бесконечно-
сти, вселенной и мирах», «Пир на пепле», «О при-
чине начале и едином»7, но он интересен своим
сдержанным и в то же время рациональным под-
ходом: в отличие от Патрици, который, по выра-
жению А.Х. Горфункеля, поставил «задачу раз-
рушить до основания твердыню аристотелизма»
[Горфункель 1977, 161], Бруно пытался исполь-
зовать как Платона, так и Аристотеля, хотя и
больше склонялся к платонизму. Вот что он пи-
шет в трактате «О тенях идей»: «…мы можем
пользоваться без справедливых обвинений в яв-
ных противоречиях, если нам удобно, платони-
ческими терминами и руководствоваться пла-
тонической интенцией, если она нам помогает.
Если же интенции перипатетиков способствуют
большему выражению сути этого искусства, они,
разумеется, будут также использованы» [Бру-
но 2024, 59–60]. И далее: «Таким образом тем,
кто хочет предпринять великие дела новых от-
крытий, не будет достаточно школы одного Ари-
стотеля или Платона». «…В целом же мы ис-
пользуем учения разных философов только за-
тем, чтобы яснее изложить смысл нашего от-
крытия» [Бруно 2024, 60].

“Figuratio” Бруно состоит из 5 книг. Пер-
вая из них не имеет заглавия и соответствует
1-й книге «Физики» Аристотеля, вторая – 2-й
и 3-й, третья – 4-й, четвертая – 5-й и 6-й,
пятая (с которой по неизвестной причине в ори-
гинальном издании начинается новая нумера-
ция) – 7-й и 8-й (о чем сообщается в самом
тексте Бруно) [Tocco 1889, 104].

Сочинение начинается с посвящения
Пьеро дель Бене 8, в котором Бруно обозна-

4 Слово “acrotismus” отсутствует в словарях латинского языка. Оно может быть производным от гре-
ческого “κρóασις”, что переводится как «слушание, речь, лекция», или же от “ó” – «вершина»,
«высшая степень», «верх», тогда его можно переводить как «диспут». Однако напомним, что то, что мы
знаем под именем аристотелевской «Физики» в дошедших до нас рукописях именуется “ó”,
или «Лекции о физике», в латинских переводах – “Naturalis auscultatio”. Бруно в “Figuratio” называет «Физи-
ку» “De physica auscultatione”. То есть словом “auscultatio” Бруно также переводил греческое “κρóασις”,
из чего можно сделать вывод, что “acrotismus” также означает «лекцию».

5 Было опубликовано только в составе издания [Bruno 1891]. Как отмечает П.Р. Блюм [Blum 2016, 24],
сочинение представляет собой комментарий на первые 5 книг «Физики» Аристотеля, на 4-ю книгу «Метео-
рологики» и на трактат «О возникновении и уничтожении». См. также: [Zaffino 2015, 853].

6 Такая терминология не редка для эпохи, которая была новаторской во многих отношениях. Так, Фран-
ческо Патрици, также рьяный антиперипатетик, в 1591 г. обнародует свою «Новую всеобщую философию».

7 Русский перевод этих сочинений см. в книге: [Бруно 1949].
8 В тексте – Петру Дальбению, аббату Бельвиля. Пьеро дель Бене продвигал интересы Генриха Наваррс-

кого в окружении Генриха III. Ему же Бруно посвятил диалоги о циркуле Ф. Морденте.



98

ПЕРЕВОДЫ

Logos et Рraxis. 2025. Т. 24. № 3

чает замысел своего сочинения и свой метод –
изложить учение Аристотеля наиболее непред-
взято и точно, чтобы даже самые большие
невежды (при этом зачастую называющие
себя перипатетиками) могли его адекватно
воспринять и только после этого подвергать
концепции Аристотеля критической проверке
и суждению.

После посвящения следуют 6 списков,
служащих в качестве опоры для мнемоничес-
кого метода, использованного Бруно в этой
работе.

Вначале Бруно обозначает 15 ключевых
тем, которые он будет рассматривать в своем
сочинении. Они включают в себя: главу
(principis 9), первоначало (principii), материю
(materiae), форму и лишенность [формы]
(formae et privationis), природу (naturae), при-
чину (causae), судьбу и случай (fortunae et
casus), движение (motus), бесконечность
(infiniti), место (loci), пустоту (vacui), время
(temporis), характеристики движения (dicibilium
de motu), первое движение (primi motus) и пер-
водвигатель (primi motoris).

Второй список представляет собой
15 предметов, которые могут быть использо-
ваны для легкого запоминания вышеназван-
ных ключевых тем, к каждому из которых
также добавлен приложенный образ (apposita),
то есть помощники или сопутствующие
субъекты.

Главу перипатетиков обозначает «олим-
пийское древо», то есть олива, символ побе-
дителей, ему сопутствует земледелец, как тот,
кто возделывает поле науки. Первоначало
(первопринцип) – Минерва (она обозначает
здесь творящий принцип), покровительница
ремесленников, писателей, поэтов, художников,
творцов в целом, поэтому ей сопутствует ка-
менщик. Материю символизирует Фетида –
морская нимфа, представляющая собой уни-
версально изменчивое существо, и ей сопут-

ствует моряк. Форму – Аполлон, как символ
всего упорядоченного, которому соответству-
ет врач (Аполлон является покровителем ме-
дицины), лишенность – Атропос, старшая из
трех мойр, перерезающая нить жизни и таким
образом «лишающая» упорядоченного бытия,
ее помощник – ткач. Природу символизирует
«высший Пан» – самый «природный» бог Ан-
тичности и его спутник – художник, отражаю-
щий природу на своих полотнах. Причину как
таковую (causam per se) обозначает образ
судьбы, или рока (fatum), спутник которой –
возница (движение колесницы и ее повороты
символизируют судьбу); акцидентальную при-
чину (causam per accidens) – образ Фортуны
(Fortuna), которой сопутствует бегун, двига-
ющийся гораздо более свободно, чем колес-
ница; движение – Купидон вместе с лучником
(любовь является главной движущей силой
видимого мира, а движение – главный прин-
цип физики Аристотеля); бесконечность –
Юнона, как богиня, имеющая власть над
небом в широком смысле, сопровождаемая
птицеловом 10; место (locum) – Хаос, сопро-
вождаемый дураком, или шутом, потому что
мир как нечто упорядоченное, космос, воз-
никает из Хаоса, а дурак – отрицает всякий
порядок; пустоту – Орк (подземный мир) в
сопровождении копателя; время – Сатурн
(бог, традиционно покровительствующий
времени) в сопровождении некроманта 11;
характеристики движения – оружие Купи-
дона вместе с кузнецом, который выковал
это оружие; первое движение – Целий
(Caelius), то есть небо, вместе с гончаром
(небо приводится в движение перводвига-
телем подобно гончарному кругу); перво-
двигатель – Юпитер, как верховный бог
римского пантеона, вместе с творцом, или
зодчим (architector), здесь Юпитер сравни-
вается с христианским богом-творцом фи-
зического мира.

9 Этот раздел не соответствует никакой теме философии Аристотеля, а обозначает самого Аристотеля
как «главу» перипатетиков и соотносится с “Propositum” (своеобразному предисловию, в котором Бруно
дает общее рассмотрение физики Аристотеля).

10 “Auceps”. Символика ловли или выслеживания птиц (aucupo) как аллегория философского исследо-
вания встречается и в трактате Бруно «О тенях идей» [Бруно 2024, 48]. Очевидно, речь идет именно о птицах
(а не о разных видах охоты в целом), потому что в поздней традиции Юнона покровительствует населенному
живыми существами воздуху (aer), то есть тому, что находится ниже эфира.

11 Сатурн как бог времени, упадка и, следовательно, смерти покровительствует некромантии.



Logos et Рraxis. 2025. Vol. 24. No. 3 99

Л.И. Титлин. «Изображение лекций о физике Аристотеля» Джордано Бруно

Каждая из 15 тем, рассматриваемых
Бруно, может занимать в изложении не более
10 разделов (articuli, см.: [Matteoli 2015, 341;
Bruno 1889, 138]). Каждый из 10 возможных
разделов чем-то символизируется: единица –
родителем (единым началом); двойка – купи-
донами, символом взаимного желания; трой-
ка – тремя Харитами; четверка – сыновьями,
как первым «множеством» в этом списке; пя-
терка – рабами; шестерка – работниками; се-
мерка – девами; восьмерка – предводителя-
ми (duces); девятка – музами (древнегреческая
мифология традиционно насчитывала именно
такое количество муз); десятка – сенатора-
ми, символизирующими полноту.

Десять разделов, упомянутых выше, обо-
значены на символической схеме, носящей на-
звание «Изображения единого предмета»
(«Typus unius subiecti», см. иллюстрацию 1
ниже). Первый раздел на схеме обозначен циф-
рой 1 (область без углов), второй – контурами
изображения (линией, линия имеет две точки,
ее ограничивающие), третий – треугольником
под цифрой 3, четвертый – квадратом (цифра 4),
пятый – пентаграммой (цифра 5), шестой –
звездой Давида (цифра 6, 6 вершин), седьмой
(цифра 7) – треугольником (3 вершины) в квад-
рате (4 вершины), восьмой (цифра 8) следует
рассматривать как две фигуры, имеющие по
4 вершины, – квадрат и ромб, две фигуры под
номером 9 – как 3 треугольника, и, наконец,
десятую (цифра 10) можно посчитать так: круг
(1 элемент), 6 секторов и 4 линии (итого 10).

Эта схема похожа на изображение чело-
века, и даже на «витрувианского человека».
Первый раздел (цифра 1) – обозначен просто
местом (locus). Второй – «внешним видом»
(habitus). Треугольник (3) обозначает голову,
4 – правую руку (хотя, почему-то, находится
в центральной части изображения), 5 – левую
руку (находится слева по отношению к зрите-
лю), 6 – грудь человека (почему-то справа),
7 – живот (действительно в центральной час-

ти изображения), 8 – бедро (располагается
ниже живота), две девятки – колени (еще
ниже), и, наконец, 10 – ноги (в самой нижней
части изображения).

Каждому из 10 разделов относятся, или
служат (pertineat): месту – живое существо,
внешнему виду – образ одеяния (indumenti
ratio), голове – ее орудия (armamentum eius),
правой руке – инструмент, левой – дело, гру-
ди – отличительный признак, животу – пре-
терпевание, бедрам – действие, коленям –
мастерская, ногам – материя, или материал
(materia) 12.

Все эти сложные соответствия служат
построению комплексной мнемонической си-
стемы, направленной на запоминание идей
«Физики». Подробно об этом можно прочи-
тать в статье [Matteoli 2015].

Раздел под названием «Деление общей
философии» рассказывает о делении философии
на три части (физику, математику и метафизи-
ку) и об их соответствующих предметах. «Де-
ление натуральной философии», то есть «физи-
ки», перечисляет разделы учения Аристотеля
о физике и сочинения, которые туда входят.

После этого следует «Введение» (propositum)
об общих идеях «Физики» Аристотеля. Пос-
ле “Propositum” идет раздел I, который в об-
щем и целом соответствует I главе I книги
«Физики» Аристотеля. Раздел II рассказы-
вает о том, что разные древние философы при-
знавали разные по количеству и качеству пер-
воначала, упоминаются Парменид, Мелисс,
Фалес, Диоген, некий Гиппарх, Платон, Эмпе-
докл, Анаксимен, Демокрит, Анаксагор. Ко-
роткий раздел III не слишком нагружен
в смысловом отношении. В нем Бруно сооб-
щает, что Аристотель делит всех философов,
учивших о первоначале, на две группы: одни
говорили естественно (naturaliter), а другие
неестественно (innaturaliter). Разделы II и III
приблизительно соответствуют главе II книги  I
«Физики».

12 Если изложить мнемоническую систему Бруно очень кратко, то можно сказать, что для запоминания,
например, «Физики» Аристотеля нужно представить некое пространство (атрий), которое будет разделено на
соответствующее число (15) атриев (помещений), символизирующих 15 основных тем, в каждом из которых
может быть размещена комната в форме персонажа, как на иллюстрации 1, поделенная на 10 разделов. Части
этой комнаты также могут отмечаться соответствующими фигурами-образами, скажем, людей, к каждому из
которых могут быть «приложены» одеяние, орудия, инструменты, некие отличительные признаки и т. д. Эта
система весьма схожа с той, которую мы имеем в трактате «О тенях идей» [Бруно 2024].



100

ПЕРЕВОДЫ

Logos et Рraxis. 2025. Т. 24. № 3

Наиболее интересный раздел IV фоку-
сируется на тех философах, которые говори-
ли «неестественно» (innaturaliter), то есть на
Пармениде и Мелиссе. «Неестественность»
для Аристотеля в учении элеатов состоит в
том, что они называют «всё» или «сущее»
единым, то есть занимаются не физикой («ес-
тественным»), а метафизикой или метанаукой
(Физика A II 184b26-185a1).

В разделе IV Бруно выделяет шесть
«partes», которые мы обозначаем словом «пун-
кты», исходя из которых, в его интерпретации,
Аристотель полемизирует с Парменидом и
Мелиссом: «Во-первых, [аргументация идет]
в части “сущего”, во-вторых, в части “едино-
го”, в-третьих, в части “неподвижного”, в-чет-
вертых, в части “первоначала”, в-пятых, в ча-
сти этого комплексного [высказывания] “бы-
тие есть единое”, в-шестых, в части способа
аргументации [Парменида и Мелисса]»13.

I. Первый пункт: «…у них спрашива-
ется, каким образом они понимают сущее.
Имеется ли в виду только субстанция, или
что-то из рода акциденций, или комплекс, со-
стоящий из субстанции и акциденции? Если
субстанция, то или полная, как человек или
лошадь, или неполная, как душа?»14. Этот от-
рывок является прекрасным примером, как в
Средние века передавалась терминология
Аристотеля на латинском языке. Так, слово
“” («сущность») Бруно передает как
“substantia”, “συμβεβηκός” (акциденция, слу-
чайный признак, или то, что В.П. Карпов в
своем переводе «Физики» называет «свой-
ством по совпадению») – как “accidens”. Ари-
стотель опровергает три варианта: 1. Сущее
не может быть «комплексом, состоящим из
субстанции и акциденции», потому что тогда
сущее будет многим. 2. Только акциденцией
оно быть не может, потому что акциденции
не существуют отдельно от субстанций.

3. Если же оно будет только субстанцией, то не
сможет быть ни конечным (как утверждал Пар-
менид), ни бесконечным (как говорил Мелисс),
так как не будет иметь свойств (акциденций).
Интересно, что Бруно добавляет фразу, отсут-
ствующую у Аристотеля: «или неполная, как
душа?». «Первую субстанцию» по Аристотелю
Бруно называет полной, а «вторую» – неполной
(видимо, потому, что душа здесь рассматрива-
ется без тела и в силу этого неполна).

II. Второй пункт: «…спрашивается,
почему они называют [сущее] единым. Исхо-
дя из его непрерывности? Исходя из его неде-
лимости? Исходя из его определения?»15. Ари-
стотель понимает «единое» в трех смыслах:
1. Как непрерывное (неделимое физически) –
например, человека нельзя разделить пополам,
чтобы при этом сохранился «единый» человек
2. Как неделимое по форме или по виду – на-
пример, капли вина или воды будут иметь тот
же вид, что и вино или вода вообще. Сюда же
Аристотель относит неделимость по родам и
видам: вода, масло, вино суть что-то одно
(«жидкости»), лошадь, человек, собака входят
в род «живых существ». 3. Как неделимое по
определению (логосу) или по сущности ().
Сюда относятся сами определения (например,
«человек – живое существо»), а также случаи,
когда мы имеем один денотат и разные опре-
деления: «хмельной напиток» и «вино» означа-
ют одно и то же, «верхняя одежда» и «плащ» –
одно и то же (Физика A II 185b9).

Бруно идет прямо по трем смыслам «еди-
ного» у Аристотеля. По поводу первого он за-
мечает, что единое как непрерывное будет
бесконечно множественным, так как непрерыв-
ное, согласно Аристотелю, бесконечно делимо
(«Разве непрерывное не бесконечно делимо и,
следовательно, не содержит в себе бесчислен-
ных частей?»16). И продолжает: «А если даже
единое неделимо, то оно не будет ни конечным,

13 “...Primo ex parte entis, secundo ex parte unius, tertio ex parte immobilis, quarto ex parte principii, quinto ex
parte huius complexi Ens est unum, sexto ex parte argumentationis modi” [Bruno 1889, 146].

14 “…Petitur ab eis quomodo accipiunt ens. Nunquid pro signifianda substantia tantum, an pro aliquo
accidentium genere, an pro complexo ex substantia et accidente? Si pro substantia, num pro completa, ut homine
aut equo, an pro incompleta, ut anima?” [Bruno 1889, 146].

15 “…Petitur ab eisdem quomodo dicunt unum. Continuitate? Indivisibilitate? Ratione? Verbi praedicativi
ablatione?” [Bruno 1889, 146–147].

16 “Nonne continuum est in infinitum divisibile, ideoque innumeras continens partes?” [Bruno 1889, 147].



Logos et Рraxis. 2025. Vol. 24. No. 3 101

Л.И. Титлин. «Изображение лекций о физике Аристотеля» Джордано Бруно

ни бесконечным»17. Здесь он сокращает и без
того сжатый аргумент Аристотеля: «Но если
[брать единое] как неделимое, оно не будет ни
количеством, ни качеством и сущее не будет
ни бесконечным, как утверждает Мелисс, ни
конечным, как говорит Парменид, ибо недели-
ма граница, а не ограниченное» (Физика A II
185b17-19) [Аристотель 1981, 64]. Если сущее
неделимо, то оно не является количеством, так
как количество предполагает делимость. Оно
также не является качеством, так как оно про-
сто (не множественно, не включает в себя
предикатов). Оно также не будет бесконеч-
ным, потому что как конечность, так и беско-
нечность подразумевают количество. К этому
Аристотель добавляет, что неделимость –
свойство только границы тела (например, той
сферы, которой считал бытие Парменид), бес-
конечное же не имеет границ по определению.

Третий смысл «единого» по Аристотелю
Бруно трактует в отношении синонимии и пояс-
няет, что единство сущего «по определению»
будет означать в буквальном смысле совпаде-
ние всего со всем: «исчезнет противоположность
добра и зла, противоречивость добра и недобра,
отличие человека от коня, субстанции от акци-
денций, человека от белизны»18 и т. д.

К трем смыслам «единого» у Аристоте-
ля Бруно добавляет два схоластических при-
ема создания абстрактных существительных:
1) «устранение предикативного глагола» (verbi
praedicativi ablatione), например, из стандарт-
ного высказывания «Сократ есть мудрый», со-

стоящего из субъекта («Сократ»), предиката
(«мудрый») и предикативного глагола-связки
«есть» мы «устраняем» глагол и получаем
«мудрость Сократа»; 2) «преобразование гла-
гола в именную форму» (conversione verbi in
denominativum). Деноминатив в данном слу-
чае – это именная форма. Например, в выска-
зывании «Сократ идет» (“Socrates it”) мы бе-
рем глагол «идти» – “eo”,  и преобразуем его в
именное абстрактное существительное («дено-
минатив») – “itus” – «хождение». Благодаря
этим двум приемам мы можем получать
универсалии типа «верхняя одежда» из при-
мера выше или более абстрактные и объяв-
лять их тождественными («едиными») дру-
гим понятиям.

Бруно завершает обсуждение третьего
пункта фразой «Ибо они не знали, по какому
основанию различать на многое то, что одно
в субъекте 19, и что потенциальное различа-
ется на многое 20, будучи одним в акте»21,
не имеющей прямого соответствия в тексте
Аристотеля. Она означает, что к субъекту
могут относиться разные предикаты, что не
делает его множественным, также возможна
множественность субъекта в потенции, кото-
рая актуально становится единством.

III. Третий пункт: «…мы утверждаем,
что они не различают неподвижность по месту
от других видов неподвижности, поскольку нельзя
не учитывать другие движения, которые обычно
обозначаются именем изменения22»23 подразу-

17 “Nunquid non unum indivisibile nec finitum esse potest nec infinitum?” [Bruno 1889, 147].
18 “...Unum idem faciet contraria bonum et malum, contradictoria bonum et non bonum, et diversa hominem et

equum, substantiam et accidens hominem et albedinem, albedinem et bicubitum?” [Bruno 1889, 147].
19 Ср.: «Между тем существующее есть многое или по определению (например, одно дело быть блед-

ным, другое – быть образованным, а один и тот же предмет бывает и тем и другим, следовательно, единое
оказывается многим)» (Аристотель. Физика А II 185b32-35) [Аристотель 1981, 64].

20 Ср.: «…Ведь единое существует и в возможности, и в действительности» (Аристотель. Физика А II 186a3)
[Аристотель 1981, 64]. В оригинальном тексте использованы термины δύναμις и ντελέχεια соответственно. См.:
[Aristotle’s Physics 1936, 124]. По мнению Аристотеля, Парменид и Мелисс не понимали, что единое и многое
могут быть совмещены в одной вещи, но не актуально, а только в потенции. Кроме того, субъект может иметь
разные определения: «бледный», «разумный» и т. д. – и в этом смысле оказываться «многим».

21 “Nesciebant enim rationem distinguere in plura quod unum est subiecto, et potentia distingui in plura quae
unum sunt actu” [Bruno 1889, 147].

22 Аристотель в оригинальном тексте говорит, что, хотя оппоненты признают неподвижность всего су-
щего, ничто не мешает ему двигаться, например, круговым движением, как и любому физическому предме-
ту. См.: (Аристотель. Физика А II 186a17-19).

23 “Quod ad tertium, arguuntur non distinguentes immobilitatem secundum locum ab aliis immobilitatis speciebus,
cum tolli nequeant alii motus qui nomine alterationis communiter designantur” [Bruno 1889, 147].



102

ПЕРЕВОДЫ

Logos et Рraxis. 2025. Т. 24. № 3

мевает, что в рамках аристотелевской системы
единое может иметь движение, потому что дви-
жение не обязательно должно быть перемеще-
нием из точки А в точку B.

IV. Четвертый пункт: «Что касается
четвертого, то [Аристотель спорит с Парме-
нидом и Мелиссом] потому, что они не разли-
чают начало во времени и продолжительнос-
ти от начала по величине и массе, а также
потому, что они считают, что первоначало и
сущее – это одно и то же»24. Ни первая, ни
вторая его часть не имеет соответствий в
тексте Аристотеля. У.Д. Росс реконструиру-
ет аргументацию Мелисса следующим обра-
зом: все, что возникает, имеет пространствен-
ное начало (то есть ту часть, которая возник-
ла первой) и пространственный конец, но по-
скольку сущее не имело временного начала,
оно не имеет и пространственного начала.
Следовательно, оно бесконечно [Aristotle’s
Physics  1936, 472]. Текст Бруно подтвержда-
ет реконструкцию Росса.

V. Первая часть пятого пункта («что
касается пятого, то [он возражает], с одной сто-
роны, потому, что они не находят середины меж-
ду сущим как таковым 25 и ничто»26), по-видимо-
му, является суммированием сложной системы
аргументации против Парменида в: (Физика А III
186a25-b14). Если понимать сущее только в од-
ном смысле, как Парменид, отсюда, считает
Аристотель, следуют логические несоответствия:
1. Сущее может быть либо акциденцией, либо
субстанцией. (А) Если сущее – акциденция, то
должна быть и субстанция, следовательно, есть

множественность. (B) Если сущее – акциденция,
то то, что от нее отлично (субстанция), – будет
не-сущим. 2. Если сущее – субстанция, то (A)
должна быть акциденция, а значит, есть множе-
ственность. (B) Если сущее – субстанция, то ак-
циденция будет не-сущим. Все варианты ведут
к опровержению концепции Парменида.

Парменид, с точки зрения Аристотеля,
отрывал сущее как субстанцию от ее акци-
денций. Ошибку Парменида яснее всего сфор-
мулировал Симпликий: «Парменид следовал
недостоверным аргументам и был введен в
заблуждение тем, что в его время еще не бы-
ло выяснено: о многозначности [сущего] ник-
то и понятия не имел, лишь Платон впервые
ввел различение двух значений; никто не раз-
личал субстанциально сущего и акциденталь-
но сущего» [Лебедев 1989, 281].

Вторая часть V пункта («…если они со-
глашаются, что оно может быть определено,
оно по необходимости окажется делимым на
определенные части 27) не отсылает напря-
мую к какому-либо месту из Аристотеля, но,
по-видимому, имеет в виду общую мысль Ари-
стотеля, что, если мы даем какие-то опреде-
ления единому, как то делает Парменид (не-
подвижное, шарообразное, конечное и т. д.),
оно оказывается делимым 28. Здесь важна
игра латинских слов «определять» (definire) и
определенные части (partes definitivae).

VI. Шестой пункт состоит из двух час-
тей. Первая – «Что касается шестого, то [Арис-
тотель] оспаривает их аргументы как по форме
аргументации, поскольку они идут против логики,
так и по существу, поскольку они выдвигают лож-

24 “Quod ad quartum, tum quia non distinguunt principium temporis et durationis a principio magnitudinis
atque molis, tum etiam quia idem dicebant principium et ens” [Bruno 1889, 147].

25 В тексте “ens simpliciter”. Здесь мы используем терминологию Аристотеля в переводе В.П. Карпова.
26 “Quod ad quintum, tum quia non invenerunt medium inter ens simpliciter atque nihil...” [Bruno 1889, 147].

Ср.: «Если, таким образом, сущее как таковое не принадлежит ничему другому, а все [остальные] вещи
принадлежат ему, почему сущее, как таковое, будет означать в большей мере сущее, чем не-сущее?» (Ари-
стотель. Физика А III 186a37-b7) [Аристотель 1981, 66].

27 “…Si posse definiri concedant, necessario in partes definitivas distribuant oportet” [Bruno 1889, 147].
Ср.: «...Целое скорее уясняется чувством, а общее есть нечто целое, так как общее охватывает многое напо-
добие частей. То же самое некоторым образом происходит и с именем в отношении к определению: имя,
например, “круг” обозначает нечто целое, и притом неопределенным образом, а определение расчленяет
его на составные части» (Аристотель. Физика А I 182a20-b13) [Аристотель 1981, 61].

28 Как пишет Аристотель, «…если [брать единое] как неделимое, оно не будет ни количеством, ни каче-
ством» (Аристотель. Физика А II 182b17-b18) [Аристотель 1981, 64].



Logos et Рraxis. 2025. Vol. 24. No. 3 103

Л.И. Титлин. «Изображение лекций о физике Аристотеля» Джордано Бруно

ные утверждения…»29 – является пересказом
фразы Аристотеля: «одно у него оказывается
ложным, другое – неверно выведенным» (Физи-
ка А III 186a25) [Аристотель 1981, 65] – и факти-
чески подводит итог рассуждений, изложенных
нами при анализе V пункта. Вторая содержит
краткую сумму учений сначала Мелисса: «То, что
возникло, имеет первоначало, следовательно, то,
что является невозникшим, у того нет первона-
чала 30; если нет первоначала, то нет и конца; сле-

довательно, оно бесконечно, следовательно, оно
неподвижно, поскольку у него нет ничего, куда
оно могло бы двигаться. Следовательно, оно так-
же едино, поскольку не допускает ничего внеш-
него»31 [Bruno 1889, 147–148], а затем Пармени-
да: «Все, что кроме сущего, есть небытие; но то,
что не есть бытие, есть ничто; следовательно,
сущее едино; если оно едино, то оно неподвижно;
ведь ему некуда двигаться. И он постулировал
конечное единое»32.

Джордано Бруно. Изображение лекций о физике Аристотеля,
изложенное в пятнадцати образах с целью ее усвоения и удержания в памяти

(фрагмент)

Джордано Бруно Ноланца

Изображение лекций о физике Аристотеля в пятнадцати образах,
которое необходимо изложить для ее усвоения и удержания в памяти

Славному и преподобнейшему
господину Петру Дальбению,

аббату Бельвиля

Джордано Бруно Ноланец
посвящает и шлет привет.

Я хотел бы, чтобы другие приняли во внимание, что я взялся за эту задачу, чтобы пролить свет
на намерения Аристотеля в соответствии с их возможностями и главным образом по трем причинам.
Первая из них заключается в том, чтобы не показалось, что со мной произошло то же, что и с некото-
рыми литераторами, которые, укрепленные безрассудным невежеством в сочетании с некоторой са-
монадеянностью, узурпировали место критика в тех вопросах, к которым они абсолютно не имеют
никакого отношения; что, как я думаю, было сделано во вред многим изучающим [Аристотеля], по-
скольку представляется рассудительнее ошибаться с утонченным Аристотелем 33 или с кем-то из
глав софистов (что способствует остроте интеллекта), чем иметь возможность самым бесполезным
образом испускать природный ослиный крик с глупцами такого рода. Вторая причина, которая привела
меня к этой [работе], заключается в том, что из столь большого числа тех, кто хвастается собой не
только в качестве философов, но и ради большего самовосхваления еще и в качестве перипатетиков,
я вижу очень мало тех, для кого этот вид достойной восхищения науки не является результатом неве-
жества, действующего на основании веры в авторитет, а основывается на мышлении, различающем
основания, выведенные из его принципов. Ибо (в силу врожденного свойства большинства) простые

29 “Quod ad sextum, arguuntur tum quantum ad argumentandi formam, quia paralogizant, tum etiam quantum
ad materiam, quia propositiones falsas adsumunt” [Bruno 1889, 147].

30 Ср.: «…он думает взять за основу, что если все возникшее имеет начало, то невозникшее его не имеет»
(Аристотель. Физика А III 186a11-12) [Аристотель 1981, 65].

31 Точного соответствия у Аристотеля нет.
32 Точного соответствия у Аристотеля нет. Ср.: (Аристотель. Физика А III 187a1-10).
33 Аллюзия на выражение “Amicus Plato, sed magis amica veritas” («Платон мне друг, но истина еще

больший друг»). См.: [Бабичев, Боровский 1982].



104

ПЕРЕВОДЫ

Logos et Рraxis. 2025. Т. 24. № 3

люди обычно предпочитают скорее восхищаться, взращивать и высоко ценить темные фантазмы,
как бы возникшие во мраке, восторгаясь, лелея и расцеловывая зудящую область воображения,
чем воспринимать сияющие лучи истины, которая более подобающим образом наполняла бы их.

По этой причине мы скорее решили помочь им некоторым образом посредством бедности
мышления (inopiae sensus) (которая в них весьма примечательна), чем навязывать им – по нашему
мнению – чужое богатство. Третье намерение, которое сподвигло меня этому [труду], состоит
в том, чтобы, как они утверждают, я не оказался смелым насмешником над величием глубоких
вещей, нанеся этим какую-либо обиду, а откровенным и законным спорщиком относительно того,
что мне открыто (мне кажется, я рассуждаю справедливо). Разве нет? Когда я располагаю рас-
сматриваемый вопрос под номером 34, я располагаю его в порядке, не упускаю ничего, что состав-
ляет его истинную причину, не скрываю ничего из его основания (ratione), никогда не пропускаю
ничего, что ведет к его подтверждению; иногда также, насколько требует важность вопроса, до-
бавляю что-либо не без искренности и, наконец, старательно перечисляю все, что может способ-
ствовать его подтверждению, прежде чем смогу думать о критической проверке и суждении.
Ибо я считаю, что не только я, но и всякий другой должен совершать [все] это тщательным обра-
зом, поскольку в [моем] духе и способностях (которые я имею наравне с другими) не только иссле-
довать и раскрыть мышление человека такого авторитета, но также (щедрость богов сделала это
присущим именно мне) рассуждать, принимать решения и определять в отношении истинности
этого мышления. Здесь я разъяснил темные высказывания, собрал воедино разбросанные повсюду
смыслы и разложил вселенную на части, которая до этого была подобна бесформенному детены-
шу медведицы 35. Нет тайн, известных одному Аристотелю, нет даров, обещанных одному Алек-
сандру 36, нет трудов, опубликованных многими, словно они не были опубликованы 37, если здесь нет
двусмысленностей, нет окольных путей сомнений, нет клубков запутанных загадок, когда-либо спле-
тённых вместе. И если это так, то твое участие будет в том, о достойнейший муж, чтобы по мило-
сти, дарованной тебе божественными музами, ты мог судить о рассматриваемом предмете ост-
рым умом, который ты имеешь, защищать его авторитетным учением, в котором ты превосходен,
и сохранять посредством исключительнейшего авторитета, каким ты обладаешь. Будь здоров.

Джордано Бруно Ноланец

О пятнадцати образах, в которых изображены лекции о физике [Аристотеля]

Раздел I

Конечно, тем же методом, которым мы учим тебя изображать восемь книг «Физики»
[Аристотеля], ты очень легко сможешь изобразить и любые другие. Поэтому, разумеется, ты
сможешь назвать это искусство не только относящимся к этому делу (то есть к изображению
книг физики. – Л. Т.), но и помогающим в нем, когда сможешь легко соотнести его с 30 печатя-
ми и выберешь из них либо художника, либо скульптора 38; хотя это [искусство] не должно быть
и лишенным определенной особой силы (facultate).

34 Бруно имеет в виду, очевидно, расположение ключевых принципов философии Аристотеля в соот-
ветствии с номерами, см. списки ниже в разделах II, III, IV, V, VI, VII.

35 В Античности было распространено представление, что медведица рождает бесформенное потом-
ство, которое затем вылизывает и тем самым принимает ему форму. В христианстве эту идею интерпретиро-
вали как метафору духовного становления личности во Христе.

36 Имеется в виду Александр Македонский как самый «титулованный» из учеников Аристотеля.
37 То есть непонятных.
38 Мнемоническая система “Figuratio” основывается на системе 30 печатей, которая представлена в трактате

Бруно «Изъяснение тридцати печатей» (“Explicatio triginta sigillorum”) 1583 года. «Печатями» Бруно называет опре-
деленные искусственно созданные образы, предназначенные для запоминания той или иной информации. «Худож-
ник» и «Скульптор» – это 12-я и 13-я «печати» соответственно, символизирующие адепта «искусства» Бруно.



Logos et Рraxis. 2025. Vol. 24. No. 3 105

Л.И. Титлин. «Изображение лекций о физике Аристотеля» Джордано Бруно

Раздел II

Здесь, во-первых, для твоего понимания общего предмета, представлен известный пере-
чень (nota) пятнадцати частных предметов, а именно:

I. Глава (Principis).
II. Первоначало (Principii).
III. Материя (Materiae).
IV. Форма и лишенность (Formae et Privationis).
V. Природа (Naturae).
VI. Причина (Causae).
VII. Судьба и случайность (Fortunae et casus).
VIII. Движение (Motus).
IX. Бесконечность (Infiniti).
X. Место (Loci).
XI. Пустота (Vacui).
XII. Время (Temporis).
XIII. Характеристики движения (Dicibilium de motu).
XIV. Первое движение (Primi motus).
XV. Перводвигатель (Primi motoris).

Раздел III

Во-вторых, их образные представления (figurativa) выбраны потому, что:
I. Главу (Principem) символизирует олимпийское древо.
II. Первоначало – Минерва 39.
III. Материю – Фетида 40.
IV. Форму обозначает Аполлон, лишенность – Атропос 41.
V. Природу обозначает высший Пан 42.
VI. Причину саму по себе – Судьба (Fatum).
VII. Акцидентальную причину – Фортуна (Fortuna).
VIII. Движение – Купидон.
IX. Бесконечность – Юнона.
X. Место (Locum) – Хаос.
XI. Пустоту – Орк.
XII. Время – Сатурн.

39 Богиня мудрости, аналогичная греческой Афине.
40 Морская нимфа (нереида), дочь Нерея. По некоторым преданиям – дочь кентавра Хирона. А.Ф. Лосев

пишет, что она представляла своего рода русалку и имела нижнюю часть туловища, покрытую чешуей. И то и
другое подчеркивает ее многосоставную природу [Лосев 1996, 56]. Избегала брака с Пелеем, превращаясь в
огонь, воду, льва, змею, а согласно Овидию, в птицу, дерево и тигрицу, что для Бруно, очевидно, символизирует
материю, принимающую на себя любые формы. Мать Ахилла. Согласно поэту Ликофрону, погубила шесть своих
сыновей в огне, проверяя их на бессмертие. Седьмым и единственным выжившим был Ахилл. У многих авторов
выступает также метафорой моря в целом. В трактате «О тенях идей» Бруно упоминается и другая нереида –
«Амфитрита света» [Бруно 2024, 89], которая также у поэтов выступает метафорой «моря». В отличие от Фетиды,
она супруга самого Посейдона и поэтому у Бруно символизирует не материю, высшее единое бытие. Общее
между ними – способность принимать любую форму, порождая бесчисленное множество вещей мира.

41 Атропос, или Атропа (греч. τροπος, букв. «неотвратимая»), – одна из трех мойр (богинь судьбы) в гречес-
кой мифологии, которым в Риме соответствовали парки. Символизирует смерть как неотвратимый финал судьбы.

42 Пан – древнегреческий бог-покровитель земледелия, пастушества, плодородия и дикой природы. Сын
Гермеса, что важно в контексте того, что философия Бруно является в значительной степени пропитанной
герметизмом.



106

ПЕРЕВОДЫ

Logos et Рraxis. 2025. Т. 24. № 3

XIII. Характеристики движения – оружие Купидона.
XIV. Первое движение – Целий 43.
XV. Перводвигатель – Юпитер.

Раздел IV

В-третьих, поясняется приложенное к образам, где:
I. Рядом с олимпийским деревом находится земледелец.
II. Минерве помогает каменщик.
III. Фетиде – моряк.
IV. Аполлону – врач, Атропос – ткач.
V. Пана сопровождает художник.
VI. Судьбу – возница.
VII. Фортуну – бегун.
VIII. Купидона – лучник.
IX. Юнону – птицелов.
X. Хаос – дурак.
XI. Орк – копатель.
XII. Сатурна – некромант.
XIII. Оружие Купидона – кузнец.
XIV. Целия – гончар.
XV. Юпитера – зодчий.

Раздел V

В-четвертых, для числа разделов, которых не более десяти, обстоятельно разбираются
десять видов, прилагаемых к предметам 44, где:

Родитель обозначает одно.
Купидоны обозначают два.
Хариты обозначают три.
Сыновья обозначают четыре.
Рабы обозначают пять.
Работники обозначают шесть.
Девы – семь.
Предводители – восемь.
Музы – девять.
Сенаторы – десять.

Раздел VI

В-пятых, те, которые либо относятся к человеку (circa individuum) 45, либо находятся рядом
с человеком, обозначают более простые части разделов, где:

Место обозначает первую часть.
Вторую – внешний вид.

43 Маттеоли отмечает, что Бруно имеет в виду Урана, то есть небо (“Caelius” в буквальном переводе –
«небесный») [Matteoli 2015, 344].

44 В тексте “subiectis”. В контексте искусства памяти Бруно можно переводить также и как «субъекты»,
к которым относятся «прилагаемые». См.: [Бруно 2024, 30].

45 Опять же, имеется в виду фигура-схема (например, как на иллюстрации 1 ниже), чувственно представ-
ляющая ту или иную информацию.



Logos et Рraxis. 2025. Vol. 24. No. 3 107

Л.И. Титлин. «Изображение лекций о физике Аристотеля» Джордано Бруно

Третью – голова.
Четвертую – правая рука.
Пятую – левая рука.
Шестую – грудь.
Седьмую – живот.
Восьмую – бедро.
Девятую – колени.
Десятую – ноги.

Раздел VII

Эти более простые части формируются в шесть 46 [элементов] таким образом, что:
К месту относится живое существо (animal).
К внешнему виду – образ одеяния.
К голове – его орудие (armamentum).
К правой руке – инструмент (organum).
К левой руке – дело.
К груди – отличительный признак (insigne).
К животу 47 – претерпевание.
К бедру – действие.
К коленям – мастерская.
К ступням – материал (materia).

ИЗОБРАЖЕНИЕ ЕДИНОГО ПРЕДМЕТА

[состоящего из] десяти разделов, из которых первый состоит из одной, второй из двух, тре-
тий из трех, четвертый из четырех, пятый из пяти, шестой из шести, седьмой из семи, восьмой из
восьми, девятый из девяти и десятый из десяти более простых частей.

 
Иллюстрация 1

46 В издании [Bruno 1889] опечатка – “sesta” вместо “sexta” в оригинальном издании. При этом в дей-
ствительности перечислены 10 пунктов.

47 В тексте “Ad Venerem” – к Венере. Очевидно, это опечатка вместо “Ad ventrem” (к животу), так как
в списке выше после «груди» следовал «живот».



108

ПЕРЕВОДЫ

Logos et Рraxis. 2025. Т. 24. № 3

ДЕЛЕНИЕ ОБЩЕЙ ФИЛОСОФИИ

Созерцательная философия делится на три части: физику, математику и метафизику 48.
Первая говорит о естественных вещах, вторая – о срединных, третья – о божественных.
Первая – о тех вещах, которые случаются и бывают у нас, вторая – об их числе, мере и
движущей силе (momento), которой они вызываются, третья – об [истинных] причинах этих
вещей. Первая – о тех вещах, которые существуют и рассматриваются вместе с материей,
вторая – о тех вещах, которые существуют вместе с ней, но рассматриваются [отдельно
от нее], третья – о тех вещах, которые как существуют, так и рассматриваются отдельно
от нее 49. Первая говорит о субсистенциях (subsistentibus) 50, вторая – о том, что существу-
ет внутри (inexistentibus) 51 [вещей], третья – о том, что пребывает 52. Первая – о том, что
в высшей степени конкретно (concretis) по природе, вторая – об абстрактном в отношении
рассудка (ratione), третья – о вещах, которые сами по себе обособлены (separatis). Первая
в особенности занимается теми вещами, которых много, вторая – теми вещами, которые
находятся во многих вещах, третья – теми вещами, которые существуют до многого (ante 53

multa). Первая в особенности способствует нравственной жизни, вторая – рациональной,
третья – героической 54. Первое рассмотрение подобно рассуждению о курносом (de simo) 55,
второе – о прямизне, третье – об интеллекте 56. В первом рассмотрении легче всего осуще-
ствляется доказательство от причины (demonstratio causae), во втором – почти всегда «дока-
зательство в чистом виде» (demonstratio simpliciter), то есть равным образом доказательство

48 Такое деление философии известно еще с Аристотеля.
49 Ср.: «В самом деле, учение о природе занимается предметами, существующими самостоятель-

но, но не неподвижными; некоторые части математики исследуют хотя и неподвижное, однако, пожа-
луй, существующее не самостоятельно, а как относящееся к материи; первая же философия исследу-
ет самостоятельно существующее и неподвижное» (Аристотель. Метафизика V I 1026a15) [Аристотель
1976, 181].

50 В отличие от Боэция и Гильберта Поретанского [Новая философская энциклопедия 2010 IV, 136],
которые называли «субсистенцией» сущее само по себе, то есть Бога, Бруно, по-видимому, исходит из
приставки “sub” как означающей подчиненность (двух следующих уровней высшему бытию).

51 Аристотель считал, в отличие от Платона, что числа и прочие математические предметы не имеют
самостоятельного существования «вне вещей».

52 Иначе говоря, существует вечно (точнее, всегда – , см.: [Гайденко web]).
53 Классический средневековый вопрос о существовании универсалий формулировался следующим

образом: существуют ли они до (прежде, “ante”) вещей, то есть объективно, в мире платоновских идей
(«реализм»), в вещах (так называемый «концептуализм»), или возникают в человеческом уме из вещей («после
вещей», или так называемый «номинализм»). Об этом споре см., например, статью С.С. Неретиной «Уни-
версалии в западноевропейской философии» [Новая философская энциклопедия 2010 IV, 136–141].

54 Речь идет о «героическом энтузиазме» Бруно. См.: [Бруно 1953].
55 Ср.: «Из определяемых предметов и их сути одни можно сравнить с “курносым”, другие – с “вогну-

тым”: они отличаются друг от друга тем, что “курносое” есть нечто соединенное с материей (ведь “курно-
сое” – это “вогнутый” нос), а вогнутость имеется без чувственно воспринимаемой материи. Так вот, если о
всех природных вещах говорится в таком же смысле, как о курносом, например: о носе, глазах, лице, плоти,
кости, живом существе вообще, о листе, корне, коре, растении вообще (ведь определение ни одной из них
невозможно, если не принимать во внимание движение; они всегда имеют материю)…» (Аристотель. Мета-
физика, VI I 1025b30-1026а3) [Аристотель 1976, 181]. Для Аристотеля, как и для Бруно, «курносость» обозна-
чает телесное бытие, а «вогнутое» (то есть бестелесную границу носа и т. д.) – бестелесное бытие, не связан-
ное с материей. Ср.: «Говорят, что рассмотрение природного соразмерно рассуждению о курносом, кото-
рое не исследует по отдельности ни форму, ни материю, (которые обозначается именем природы), но офор-
мленную материю и материальную форму, приложенную к материи, которые производят то, что в собствен-
ном смысле именуется природным» [Бруно 2024, 111].

56 Бруно считает интеллект принадлежащим Богу. Именно в божественном интеллекте находятся идеи,
сообразно которым возникают вещи в физическом мире.



Logos et Рraxis. 2025. Vol. 24. No. 3 109

Л.И. Титлин. «Изображение лекций о физике Аристотеля» Джордано Бруно

от причины и от знака 57, в третьем – доказательство от знака (demonstratio signi) 58. В первом
и третьем различается первое (priora) для нас и первое по природе, во втором же те же самые
вещи являются первыми и первыми познаются.

ДЕЛЕНИЕ ФИЛОСОФИИ ПРИРОДЫ [АРИСТОТЕЛЯ]

Физика Аристотеля делится на следующие восемь частей: первая – лекции (Auscultatio)
о физике 59, где содержатся размышления о природе и движении вообще. Вторая – это рассмот-
рение [трактата] «О небе и мире» (De caelo et mundo) 60, где говорится о первом виде движения,
а именно о перемещении, и о первых движущихся телах. Третья часть – это рассмотрение [трак-
тата] «О возникновении и о уничтожении»61, состоящее из двух книг, а с ними в качестве третьей,
добавленной без причины, – четвертая «Метеорологическая» [книга] 62, где он трактует о прочих
видах движения. Четвертая часть посвящена возникновению, изменению и составу (consistentia)
несовершенно составленного, [о чем говорится] в трех книгах «Метеорологики». Пятая – о воз-
никновении и составе совершенного, но неодушевленного в книге «О минералах»63, шестая –
о возникновении и составе растительного (vegetantium) в книге «О растениях»64. Седьмая – о воз-
никновении и составе животных в книгах «О возникновении [животных]» и «О самих [живот-
ных]»65. Восьмая часть – о первопричине (principio) возникновения, жизни, движения, а также
вегетативного (vegetandi), чувства и рассуждения, как это изложено в книгах «О душе» и связан-
ных с ними «Малых естественнонаучных сочинениях». И эта заключительная часть посвящена
той форме, которую [Аристотель] в конце первой из книг «Физики» понимает как конечную точку
рассмотрений физического и граничащую с рассмотрением метафизики 66. Полная же книга «Про-
блем»67 здесь не имеет отдельного места, ее различные разделы рассматриваются и обсужда-
ются в различных перечисленных частях.

57 Под «знаками» (итал. “segni”, лат. “signa”) Бруно понимал объединение в одной вещи экстремальных
противоположностей, таких как геометрические минимум и максимум, которые дают познание Единого.
См.: [Blum 2016, 249].

58 Как отмечает Д. Аквилеккья, в этом месте порядок перепутан и демонстрация в соответствии с причи-
ной должна относиться к метафизике, а посредством знака – к физике [Bruno 1964, 4]. Это подтверждается
отрывком из “Praelectiones geometricae”: «Существует троякий род доказательства: [первое] – “вследствие
чего”, или “от причины”, посредством этого [доказательства] нечто выводится из известных нам вещей
согласно бытию или предположению; [второе] – “потому что”, или “от знака” – из известных нам вещей, или
из вещей следующих за ними по бытию, или из вещей более удаленных; и [третье] – “чистое” – из вещей,
предшествующих как согласно бытию, так и согласно рассмотрению: где, собственно, одним и тем же явля-
ется первоначало, причина знания и вещи. Первый род – собственно метафизический, второй физический, а
третий – математический» [Bruno 1964, 3].

59 То есть собственно «Физика» Аристотеля в 8 книгах.
60 «О небе» Аристотеля. Русский перевод А.В. Лебедева см. в: [Аристотель 1981].
61 Русский перевод Т.А. Миллер см. в: [Аристотель 1981].
62 «Метеорологика» Аристотеля. Русский перевод  И.В. Брагинской см. в: [Аристотель 1981].
63 У Аристотеля отсутствует отдельное сочинение, посвященное минералам. Отдельные замечания о

минералах содержатся в III книге «Метеорологики» (278a15-b6). См.: [Теофраст web].
64 Работа, приписываемая Аристотелю. Впервые была переведена с арабского языка на латынь Аль-

фредом Английским в период правления Генриха III (1207–1272). Настоящий автор – Николай Дамас-
ский (I в. до н. э.).

65 По-видимому, имеются в виду работы Аристотеля “Historia Animalium”, “De Partibus Animalium”,
“De Motu Animalium”, “De Incessu Animalium”.

66 Ср.: «А что касается начала в отношении формы, то – едино ли оно или их много и каково или каковы
они – подробное рассмотрение [этих вопросов] есть дело первой философии, так что это должно быть
отложено до того времени. О природных же и преходящих формах мы расскажем в последующем изложе-
нии» (Аристотель. Физика A I 192ba34-192b3) [Аристотель 1981, 81].

67 “Problemata” Аристотеля или Псевдо-Аристотеля.



110

ПЕРЕВОДЫ

Logos et Рraxis. 2025. Т. 24. № 3

[Далее] перед тобой щедро изложенное деление лекций о физике, [исходящее] из того, что
сообщается в начале этой книги.

Джордано Бруно Ноланца

Введение к лекциям Аристотеля о физике
О замысле и порядке восьми книг «Физики» Аристотеля,

а также о замысле и порядке самой [«Физики»]

Итак, поскольку необходимо, чтобы тот, кто стремится к знанию природных вещей, не был
прежде всего невежествен в отношении природы, [Аристотель] составил восемь книг под на-
званием «Лекции о физике» (De physica auscultatione), в которых говорится о том, что, очевид-
но, необходимо для познания природы. Для совершения этого рассмотрения он определил ма-
терию, лишенность и форму, которые являются видами природы и от которых природные вещи
по большей части получают свое название, а также причины, которые называются в соответ-
ствии с самими видами природы, а именно материальную и формальную [причину], или кото-
рые находятся в самих видах природы или относятся к ним (circa ipsas) – производящую и
финальную, а также, конечно, судьбу и случай, как имеющие некоторое основание действую-
щей [силы]. Добавь к этому также движение, ведь если игнорировать его, невозможно будет
познать и природу (поскольку его следствия ближайшие к природе), и поэтому [Аристотель]
занимается этим рассмотрением в его видах, частях и терминах; не исключая и рассмотрения
перводвигателя, для познания первого движения он доходит до пределов возможностей физики
(physicae facultatis), а вместе с этим доходит и до того, что, как считается, является произво-
дящим природу.

Также, по той же или по сходной причине, по которой знание движения выдвигается на пер-
вый план в качестве помощи для познания природы, необходимо прежде всего заняться познани-
ем некоторых других [вещей], которые могут быть полезны в его познании. Итак, прежде всего
необходимо исследовать основание самого бесконечного, как потому, что движение непрерывно-
го (continuorum) есть такое, что его определение соответствует бесконечному, так и потому, что
необходимо опровергнуть мнение тех, кто считает, что само бесконечное есть первопричина
(principium) и природа природных вещей 68. К этому мы приходим, рассуждая о месте, поскольку
признано, что всякое движение происходит в месте, а также потому, что главный вид движения
относится к месту (est localis) 69. Поэтому знание о пустоте (vacui), которое служит познанию
места, не следует упускать из виду; разумеется, некоторым людям (заблуждение которых нельзя
обойти молчанием) сама пустота представляется местом 70. Наконец, необходимо дать опреде-
ление времени, как потому, что оно называется мерой движения и покоя, так и потому, что оно,
очевидно, в наибольшей степени сопровождает действия всех природных вещей. Вот как Арис-
тотель, прежде чем начать говорить о природных вещах в своей книге «О небе», под заголовком
«Рассуждения о природе»71 пожелал изложить по своему методу общее и присущее всем при-
родным сущностям.

68 Бруно излагает точку зрения Аристотеля. Аристотель отрицал существование актуальной бесконеч-
ности. Понятие бесконечности тесно связано с понятием непрерывности (continuitas) – ключевым для физи-
ки Аристотеля. По Аристотелю, все в мире: пространство и время, материя и материальные вещи – является
бесконечно делимыми и в этом смысле мир принципиально континуален, а не дискретен, как, например,
у атомистов.

69 Как отмечает С.В. Месяц, «первым и несводимым к остальным видом движения он (Аристотель. –
Л. Т.) полагает именно пространственное...» [Месяц web].

70 Аристотель в своем учении о природе не допускал существования пустоты. «Место» (τόπος) же он
понимал как то, в чем помещается тело, то есть его границу.

71 Имеется в виду «Физика».



Logos et Рraxis. 2025. Vol. 24. No. 3 111

Л.И. Титлин. «Изображение лекций о физике Аристотеля» Джордано Бруно

Раздел I

В котором объясняется основной предмет Аристотеля

Прежде всего глава перипатетиков предлагает двойной порядок познания: один, более приспо-
собленный и соответствующий природе науки, посредством которого следствия, которые могут
быть началами, причинами и элементами, познаются из начал, причин и элементов; другой, кото-
рый является для нас естественным и к которому должна жадно устремляться наука, заключа-
ется в переходе от следствий к их началам, причинам и элементам 72.

Из них первый – от универсалий к составным физическим вещам, которые называются их
частными случаями (particularia); второй – от общих соединенных и составных к универсалиям,
которые называются их специфическими первоначалами, специфическими частями и специфи-
ческими причинами. Конечно, это знание составных [вещей] так соотносится со знанием вещи в
ее существенных частях, как знание имени и неразборчивая болтовня детей, посредством кото-
рой называют всех мужчинами или, не различая мужчин и женщин, отцами и матерями, которая
[затем] направляется к правильному и определенному именованию конкретного отца или матери.

Итак, поскольку один порядок следует природе вещей, а другой – условию дисциплин, кото-
рые пытаются их постигнуть, то теперь, когда мы продвинулись не через данное от рождения, но
через развитое, можно перейти от определенных всеобщих первоначал и элементов, которые
являются природой или видами природы и получают определенную материю-мать с одной сто-
роны, а с другой – отдельно форму-отца, к природному составному, которое содержит в себе и
отца и мать, как бы объединяя их.

Раздел II

[В котором Аристотель] собирается исследовать первоначала природных вещей, аргумен-
тируя против других, а затем определяя их согласно собственному суждению, и предваряет это
многообразием мнений

Он говорит, что среди древних философов существует много мнений о первоначалах; ибо
одни установили одно первоначало, другие – множественные. Из тех же, кто установил одно
первоначало, некоторые считают его неподвижным, как, например, Парменид и Мелисс; другие
же – подвижным и природным, из них Диоген считал первоначалом воздух, Фалес – воду, Гераклит –
огонь, а Гиппарх 73 – среднее между воздухом и огнем 74. Из тех, кто устанавливает множествен-

72 Ср.: «Так как знание, и [в том числе] научное познание, возникает при всех исследованиях, которые
простираются на начала, причины и элементы, путем их уяснения (ведь мы тогда уверены, что знаем ту или
иную вещь, когда уясняем ее первые причины, первые начала и разлагаем ее вплоть до элементов), то ясно,
что и в науке о природе надо попытаться определить прежде всего то, что относится к началам. Естественный
путь к этому ведет от более понятного и явного для нас к более явному и понятному по природе…» (Арис-
тотель. Физика 184а10-17) [Аристотель 1981, 61].

73 В издании [Bruno 1889] “Hipparchus”, в оригинальном издании [Bruno 1586] “Hipparcus”. Античные
источники знают двух основных Гиппархов: первый – это афинский тиран, сын Писистрата (VI в. до н. э.).
Второй – астроном Гиппарх Никейский, который жил во II в. до н. э., то есть намного позже Аристотеля.

Можно предположить, что у Бруно в «Гиппархе» слились представления о пифагорейце Гиппасе из Мета-
понта (ок. 574–522 гг. до н. э.), который считал первоначалом огонь, и Гиппоне (из Метапонта или Самоса). Согласно
«Опровержению всех ересей» Ипполита, «Гиппон из Регия полагал началами холодное или воду и горячее или
огонь» [Лебедев 1989, 421]. То же самое утверждает и Секст Эмпирик [Лебедев 1989, 421]. К тому же, видимо, имеет
место некоторый перенос мнения, приписываемого Диогену из Аполлонии: Симпликий в комментарии к «Физи-
ке» Аристотеля пишет, что «он полагал началом вещество промежуточное между огнем и воздухом…» [Лебедев
1989, 541] (притом что большинство античных авторов указывают, что началом он считал воду или влагу).

74 Комментарий к переводу В.П. Карпова указывает, что точка зрения, признававшая первоначалом
среднее между огнем и воздухом и неоднократно упоминающаяся у Аристотеля, не отождествляется ни с
каким известным в настоящее время мыслителем [Аристотель 1981, 562].



112

ПЕРЕВОДЫ

Logos et Рraxis. 2025. Т. 24. № 3

ность первоначал, некоторые считают их конечными [по числу] (finita), другие же – бесконеч-
ными [по числу] 75 (infinita). Некоторые из тех, кто установил конечные, называют два, как Пла-
тон – большое и малое 76, Парменид – горячее и холодное 77, Эмпедокл – соединение и разделе-
ние 78; некоторые называют три, как Анаксимен – воздух или другое одно первоначало вместе с
горячим и холодным 79, а Демокрит – вместе с заполненным и незаполненным – атомы 80; некото-
рые же четыре, как Эмпедокл, которые обыкновенно называются элементами 81. Из тех, кто

75 Добавление «по числу» оправдано текстом Аристотеля: «…если же начал много, то они должны быть
или ограничены [по числу], или безграничны, и если ограничены, но больше одного, то их или два, или три,
или четыре, или какое-нибудь иное число, а если безграничны, то или так, как говорит Демокрит, то есть все
они одного рода, но различаются фигурой или видом или даже противоположны» (Аристотель. Физика А II
184b17-23) [Аристотель 1981, 62].

76 Согласно Платону, все существующее делится на идеи, которые дискретны, например: точка, треугольник,
четверка, равное, благо, единое, и видимый мир изменчивости, которые «допускают градацию «больше-мень-
ше», то есть наличные вещи и их свойства: большой мальчик, маленький мальчик, более холодное, менее холод-
ное, более влажное и т. д. и т. п. Согласно Платону, «большое и малое» есть принцип онтологического отличия
дискретных и определенных идей от континуального и неопределенного мира явлений. См.: [Бородай web].

77 Кажущееся противоречие между сказанным выше, что Парменид признавал одно первоначало,
объясняется исходя из Аристотеля (Аристотель. Метафизика А V 986b9): «Парменид же, судя по всему, выска-
зывает более проницательные суждения. Он постулирует, что отличное от сущего [“того, что есть”] не-
сущее – ничто, откуда, как он полагает, с необходимостью вытекает, что есть [только] одно – сущее [“то, что
есть”] и ничего больше. Однако, вынуждаемый согласовать [теорию] с опытом [собственно “феноменами”]
и полагая [поэтому], что [то, что есть], – одно согласно логосу, но множественно согласно чувственному
восприятию, он, с другой стороны, полагает, что причин две и начал два: горячее и холодное, то есть огонь и
земля. Из них горячее он соотносит с сущим [“тем, что есть”], а холодное – с не-сущим [“тем, чего нет”]»
(цит. по: [Лебедев 1989, 279]). Впрочем, исходя из фрагментов самого Парменида, два начала существуют
только на уровне доксы, в действительности существует лишь начало огня, которое может проявляться как
«горячее»: «Смертные приняли решение именовать две формы (μορφαί), одну из которых [именовать] не
следует – в этом их ошибка. Они различили [их как] противоположности по внешнему облику и установили
[отличительные] признаки порознь друг от друга: с одной стороны – пламени огонь небесный [эфирный],
мягкий, очень разреженный [легкий], повсюду тождественный самому себе, а другому – не тождественный.
А с другой – и это тоже само по себе, – как противоположность [огню] – невежественную [?] ночь, плотное
и тяжеловесное обличье» [Лебедев 1989, 291].

78 См., например, комментарий Симпликия к «Физике» [Лебедев 1989, 344] или Псевдо-Аристотеля
«О Мелиссе, Ксенофане, Горгии» [Лебедев 1989, 345].

79 Здесь видно явное противоречие устоявшимся представлениям об учении Анаксимена. Как указы-
вает, например, Симпликий, Анаксимен признавал одно, и притом бесконечное, начало – воздух [Лебедев
1989, 129–130]. Бруно же в этом тексте считает, что Анаксимен признавал три начала. «Под другим одним»
он, вероятно, имеет в виду τó πειρον («беспредельное»), а «горячее и холодное», возможно, берет из
«Опровержения всех ересей» Ипполита (первая книга произведения была известна в Средние века под
ложным авторством Оригена): «Анаксимен… полагал, что начало – бесконечный воздух (αήρ άπειρος), из
которого рождается то, что есть, что было и что будет… а [все] прочие [вещи] – от его потомков. Свойство
(είδος) воздуха таково: когда он предельно ровен… то не явлен взору, а обнаруживает себя, [когда становит-
ся] холодным, теплым, сырым и движущимся» [Лебедев 1989, 130]. Также возможным источником могут
быть «Учения академиков» Цицерона: «Анаксимен заявлял, что воздух беспределен, но то, что из него
возникает, – определенно; а рождаются земля, вода, огонь, а потом уж из них все остальное» [Цицерон
2004]. “Anaximenes infinitum aera, sed ea quae ex eo orerentur definita; gigni autem terram aquam ignem, tum ex
iis omnia” [Cicero web].

80 Если исходить из понимания Аристотелем учения Демокрита (Аристотель. Метафизика А IV 985b4;
Аристотель, De gen. et corr. А VIII 324b85-325а1), то тот признавал только два начала: пустое (небытие) и
полное (бытие), а уже бытие, в свою очередь, представляло собой атомы, бесконечные по числу. См.: [Мате-
риалисты Древней Греции... 1955].

81 Обратим внимание, что выше Бруно указывал на то, что Эмпедокл признавал два первоначала. Ан-
тичные авторы (например, Секст Эмпирик) считали, что вместе Эмпедокл признавал 6 основных начал:
четыре первоэлемента, а также соединение и разделение [Лебедев 1989, 341].



Logos et Рraxis. 2025. Vol. 24. No. 3 113

Л.И. Титлин. «Изображение лекций о физике Аристотеля» Джордано Бруно

82 Ср.: «если же начал много, то они должны быть или ограничены [по числу], или безграничны, и если
ограничены, но больше одного, то их или два, или три, или четыре, или какое-нибудь иное число, а если
безграничны, то или так, как говорит Демокрит, то есть все они одного рода, но различаются фигурой или
видом или даже противоположны» (Аристотель. Физика A II 184b17-23) [Аристотель 1981, 62]. При этом под
«противоположными по родам» имеется в виду то, что, говоря об учении Анаксагора, Аристотель обозна-
чил словом «гомеомерии».

83 Ср.: «Сходным путем идут и те, которые исследуют все существующее в количественном отношении:
они прежде всего спрашивают, одно или многое то, из чего состоит существующее, и если многое, ограни-
чено ли оно [по числу] или безгранично; следовательно, и они ищут начало и элемент – одно оно или
многое» (Аристотель. Физика A II 184b22-26) [Аристотель 1981, 62].

84 Ср.: «Однако рассмотрение вопроса об одном и неподвижном сущем не относится к исследованию
природы: как геометр не может ничего возразить тому, кто отрицает начала [геометрии],– это дело другой
науки или общей всем…» (Аристотель. Физика A II 184b26-185a1) [Аристотель 1981, 62]. Здесь Аристотель,
с одной стороны, говорит о том, что Мелисс и Парменид совершают логическую ошибку, называя «всё»
или «сущее» единым, а с другой – намекает на метафизику или метанауку («это дело другой науки или
общей всем»). В «Физике» же он призывает говорить о первопринципе в натурфилософском, физическом
смысле. Ср. с позицией Л. Витгенштейна, указывавшего на то, что мир является совокупностью фактов,
при этом сам не является фактом и, следовательно, недоступен для языкового и логического, осмысленно-
го выражения, при этом есть предмет мистики. См.: Витгенштейн. Логико-философский трактат. 1.1; 6.45 [Вит-
генштейн 2018 ].

85 Имеется в виду Брисон Гераклейский (V в. до н. э.). В «Физике» Аристотель его не упоминает. Реше-
ние проблемы квадратуры круга, по Антифонту, состояло в том, что размер квадрата бесконечно приближа-
ется к размеру круга. Поскольку здесь задействован принцип бесконечности и квадрат, хотя и будет бесконеч-
но приближаться к кругу, никогда не будет в него вписан, такое решение, согласно Аристотелю, следует
рассматривать скорее как метафизическое, чем как геометрическое. Брисон Гераклейский пошел дальше
Антифонта и, хотя также использовал метод приближения, не считал, что посредством бесконечного при-
ближения можно достичь конечного приближения к кругу. Он также был более «математематичен» в том
смысле, что помещал площадь круга между площадью вписанного и описанного многоугольника. Поскольку
Аристотель отрицал актуальную бесконечность, с его точки зрения, квадрат не мог быть вписан в круг
по методу Антифонта.

86 См.: «Рассматривать, таково ли единое, – все равно что рассуждать по поводу любого тезиса из тех,
что выставляются ради спора (например, гераклитовского…» (Аристотель. Физика A II 185a5-185a7) [Аристо-
тель 1981, 62]. Комментарий к русскому переводу указывает, что имеется в виду один из «логически противо-
речивых» (по мнению Аристотеля) тезисов Гераклита, например: «В одну и ту же реку входим и не входим,
существуем и не существуем» [Аристотель 1981, 560], которые Аристотель в силу их «абсурдности» не счи-
тал нужным опровергать или обсуждать.

считает их бесконечными, Демокрит (говоря об атомах) утверждает, что они различаются лишь
по форме и положению (figuram et ordinem), а Анаксагор считает, что они различаются также и по
разным родам (ipso genere) 82. Говоря о первоначале, древние спрашивают о сущем (ente), единое
оно или множественно, конечно или бесконечно, поскольку они называют первоначалом то, что
является самой вечно пребывающей субстанцией вещей 83.

Раздел III

[В котором Аристотель] высказывает свое суждение о том, какие мнения стоит не остав-
лять без внимания, каких придерживаться, а от каких отказаться и какие отвергнуть

По его словам, из тех, кто высказал свое мнение о вышеназванном, некоторые говорили
неестественно, а другие – естественно 84. Спорить с первыми лишено смысла по двум причинам:
как потому, что они, очевидно, не согласны с нами в вопросе о первоначалах (ибо по той же
причине для геометра несостоятельно решение проблемы квадратуры круга Антифонта, но он
принимает решение Бриссона (Brissonis) 85), так и потому, что безумие беспокоиться насчет лю-
бого чужого и неверного мнения (например, мнения Гераклита 86). Однако, по двум другим причинам,



114

ПЕРЕВОДЫ

Logos et Рraxis. 2025. Т. 24. № 3

например, с ними нужно спорить: потому, что, даже если они говорят неестественно, они все же
говорят о природных вещах, а также потому, что они дают некоторое основание для размышле-
ний 87. Однако, разрешая сомнения, необходимо непременно оспаривать вторых (то есть тех,
кто говорит «естественно». – Л. Т.), поскольку они допускают либо движение, либо множество,
либо и то и другое, что предполагается, что существует в этой науке, как если бы оно было
установлено 88.

Раздел IV

Описав предварительно мнения других [философов], он вначале обращается к тем, кто го-
ворит неестественно 89

Итак, страстная аргументация [Аристотеля] направлена против Парменида и Мелисса, ко-
торые называют первоначалом единое неподвижное сущее 90. Во-первых, [аргументация идет] в
части «сущего», во-вторых, в части «единого», в-третьих, в части «неподвижного», в-четвертых,
в части «первоначала», в-пятых, в части этого комплексного [высказывания] «сущее есть еди-
ное», в-шестых, в части способа аргументации [Парменида и Мелисса]. Поэтому, что касается
первого, у них спрашивается, каким образом они понимают сущее. Имеется ли в виду только
субстанция, или что-то из рода акциденций, или комплекс, состоящий из субстанции и акциден-
ции? 91 Если субстанция, то или полная, как человек или лошадь 92, или неполная, как душа 93?
Ибо сущее не может быть единым, если сущее означает субстанцию; ибо она вместе с акциден-
цией (понимаемой как соединенная или как отдельная) должна составлять множественность, а
без акциденции она не называется конечной или бесконечной; а если сущее означает акциден-
цию, то она не может существовать без субстанции; но сущее, [будучи единым], не может и
означать комплекс, [состоящий из субстанции и акциденции], поскольку то, что образует комп-
лекс, всегда множественно. Что касается второго, то спрашивается, почему они называют [су-
щее] единым. Исходя из его непрерывности? Исходя из его неделимости? Исходя из его опреде-
ления (ratione)? 94 Устранением предикативного глагола (verbi praedicativi ablatione)? Или путем
преобразования [имени, ранее привязанного посредством предикативного глагола] в отыменную
форму (conversione verbi in denominativum)? Разве непрерывное не бесконечно делимо и, следова-
тельно, не содержит в себе бесчисленных частей? 95 Я не говорю уж о том, что необходимо
сказать, что в случае с целым и частями дело обстоит иначе 96. А если оно неделимо, то оно

87 Ср.: «Однако хотя о природе они и не говорили, но трудностей, связанных с природой, им приходилось
касаться, поэтому, вероятно, хорошо будет немного поговорить о них: ведь такое рассмотрение имеет фило-
софское значение» (Аристотель. Физика A II 185a17-21) [Аристотель 1981, 63].

88 Точного соответствия этой фразы у Аристотеля нет.
89 То есть к Пармениду и Мелиссу.
90 Для Аристотеля сущее не может быть неподвижным, потому что главный принцип его физики –

движение [Аристотель 1981, 17].
91 Бруно называет субстанцией то, что Аристотель называл первой сущностью (первой из 10 категорий).

Остальные 9 категорий (греч. συμβεβηκός), которые всегда «сказываются» о некой субстанции, называются в
латинской терминологии «акциденциями».

92 В терминологии Аристотеля – первая сущность (πρώτη οσία).
93 В терминологии Аристотеля – вторая сущность (δευτέρα οσία). Такого рода сущности [виды (species)

и роды (genera)] являются «неполными», потому что не могут существовать отдельно от индивидуальных,
конкретных вещей («первых сущностей»). Человек как индивидуальная вещь определяется душой как своей
энтелехией, или сущностью.

94 См.: (Аристотель. Метафизика  VI 1015b36-1016b31).
95 В системе Аристотеля, если единое будет непрерывным, оно будет и многим, потому что непрерыв-

ное делимо до бесконечности.
96 Аристотель ставит вопрос, является ли часть и целое многим или одним (Аристотель. Физика А II

185b12-17).



Logos et Рraxis. 2025. Vol. 24. No. 3 115

Л.И. Титлин. «Изображение лекций о физике Аристотеля» Джордано Бруно

не будет ни конечным, ни бесконечным 97. Единое по определению (то есть если все вещи в мире
будут «единым». – Л. Т.), сделает одним и тем же противоположность добра и зла 98, противоречи-
вость добра и недобра, отличие человека от коня, субстанции от акциденций, человека от белизны,
белизны от длины в два локтя 99. Даже если Ликофрон 100 говорит «бледный человек (homo albus)»101,
разве само определение человека и белого (album) не остаются различными? Подобно этому и
другие, которые, меняя выражение, говорили не «бледный [человек]», но «[человек] становится
бледным», не обманывались ли они, опасаясь, что назовут [сущее] единым и многим одновремен-
но? Ибо они не знали, что может быть многим по определению то, что относится к одному субъек-
ту 102, и многое в потенции (potentia) одним в действительности (actu) 103. Что касается третьего, то
мы утверждаем, что они не различают неподвижность по месту от других видов неподвижности,
поскольку нельзя не учитывать другие движения, которые обычно обозначаются именем измене-
ния 104. Что касается четвертого, то [Аристотель спорит с Парменидом и Мелиссом] потому, что
они не различают начало во времени и продолжительности от начала по величине и массе 105, а так-

97 Аргументация Аристотеля следующая: конечность и бесконечность – это свойства количества. Неделимое
не подпадает под категорию количества (потому что не делится на части, а делимость на части – неотъемлемая
характеристика количества), следовательно, не может бы ни конечным (как утверждал Парменид), ни бесконечным
(как учил Мелисс). Для понимания этой фразы необходимо обратиться к тексту Аристотеля: «Но если [брать единое]
как неделимое, оно не будет ни количеством, ни качеством и сущее не будет ни бесконечным, как утверждает
Мелисс, ни конечным, как говорит Парменид, ибо неделима граница, а не ограниченное» (Аристотель. Физика А II
185b17-19) [Аристотель 1981, 64]. Аристотель понимал неделимое только в математическом смысле: неделима лишь
точка, не реальный, а математический объект. Граница тел также неделима, потому что существуют только тела, а
граница между ними умозрительна и не является телом. Граница в силу своей математичности не может быть
конченой, но в силу того, что она ограничивает конкретное физическое тело, она не может быть и бесконечной.

98 Если все в мире «одно» (unum), в мире не будет противоположностей и логически противоречивых вещей.
99 То есть не будет различием между качеством и количеством.

100 Согласно Аристотелю, софист, ученик Горгия. Упоминается также в «Политике» Аристотеля (IV 9).
См.: [Аристотель 1981, 561].

101 Вместо «Человек есть бледный», что, по мнению Ликофрона, заключает в себе логическое противоре-
чие. С одной стороны, «Человек есть бледный» – это одно, один субъект, у которого просто есть свойство «быть
бледным». С другой стороны, как будто бы идет речь о множественности: «человек» (субъект, одно) есть
«бледный» (предикат, другое). В связи с этим Ликофрон предлагал отказаться от глагола «быть» в значении
глагола-связки и употреблять фразы типа «человек бледнеет» (сейчас, то есть находится в состоянии «бледно-
сти»)» и оставить этот глагол только в значении существования («Человек существует»). У Ликофрона мы
видим, наверное, первую в истории попытку построения искусственного языка высказываний с целью реше-
ния фундаментальных проблем философии, подобного тому, который создается аналитической философией.

102 Ср.: «Между тем существующее есть многое или по определению (например, одно дело быть блед-
ным, другое – быть образованным, а один и тот же предмет бывает и тем и другим, следовательно, единое
оказывается многим)…» (Аристотель. Физика А II 185b32-34) [Аристотель 1981, 64].

103 Ср.: «…Ведь единое существует и в возможности, и в действительности» (Аристотель. Физика А II
186a3) [Аристотель 1981, 64]. В оригинальном тексте использованы термины δύναμις и ντελέχεια соответ-
ственно [Aristotle’s Physics 1936, 124]. По мнению Аристотеля, эти философы не понимали, что единое и
многое могут быть совмещены в одной вещи, но не актуально, а только в потенции. Кроме того, субъект
может иметь разные определения: «бледный», «разумный» и т. д. – и в этом смысле оказываться «многим».

104 Аристотель в оригинальном тексте говорит, что, хотя оппоненты признают неподвижность всего су-
щего, ничто не мешает ему двигаться, например, круговым движением, как и любому физическому предмету.
См.: (Аристотель. Физика А II 186a17-19).

105 По-видимому, речь идет о начале в пространстве. Точного соответствия в тексте Аристотеля нет. В.П. Карпов
достаточно далеко от текста комментирует: «Вторая [ошибка Мелисса] состоит в утверждении, что любой процесс
имеет начало не только во времени, но и в пространстве (скажем, если вещь меняет цвет, то это изменение должно
начаться в какой-либо точке)» [Аристотель 1981, 561]. По-видимому, Аристотель понимал Мелисса следующим
образом: все, что возникает, имеет пространственное возникновение. Единое не возникает, следовательно, не имеет
пространственного возникновения, следовательно, пространственно безгранично [Aristotle’s Physics 1936, 471].
Впрочем, аргумент Мелисса был сильнее: если единое ограничено в пространстве, вне его будет пустота, существо-
вание которой он не мог признать, отождествляя ее с небытием [Aristotle’s Physics 1936, 472].



116

ПЕРЕВОДЫ

Logos et Рraxis. 2025. Т. 24. № 3

же потому, что они считают, что первоначало и сущее – это одно и то же 106. Что касается пятого,
то [он возражает], с одной стороны, потому, что они не находят середины между сущим как
таковым (ens simpliciter) 107 и ничто 108, а с другой – потому, что если они соглашаются, что оно
может быть определено, оно по необходимости окажется делимым на определенные части 109.
Что касается шестого, то [Аристотель] оспаривает их аргументы как по форме аргументации,
поскольку они идут против логики, так и по существу, поскольку они выдвигают ложные утверж-
дения 110. Ибо, говорит [Аристотель], Мелисс рассуждал следующим образом: «То, что возник-
ло, имеет первоначало, следовательно, то, что является невозникшим, у того нет первоначала 111;
если нет первоначала, то нет и конца; следовательно, оно бесконечно, следовательно, оно непод-
вижно, поскольку у него нет ничего, куда оно могло бы двигаться. Следовательно, оно также
едино, поскольку не допускает ничего внешнего»112. Пармениду же приписывается следующий
аргумент: «все, что кроме сущего, есть небытие; но то, что не есть бытие, есть ничто; следова-
тельно, сущее едино; если оно едино, то оно неподвижно; ведь ему некуда двигаться». И он пос-
тулировал конечное единое 113.

106 Соответствия в тексте Аристотеля нет.
107 Мы используем терминологию Аристотеля в переводе В.П. Карпова.
108 То есть Парменид занимает слишком радикальную позицию: всё или ничего. Либо всё одно, либо

существует ничто. Аристотель же, отрицая существование ничто (пустоты), при этом признает существова-
ние множественности, которую он считает очевидной, но все же пытается логически доказать. Аристотель
выделяет сущность (первая категория) и привходящие свойства (остальные 9 категорий). Для Парменида
«всё» является «сущим» и «единым», то есть и сущность, и привходящие свойства. По Аристотелю же,
сущность это всегда что-то одно, а остальные 9 категорий – что-то другое, они не могут быть тождественны.
Если, по Аристотелю, сущность будет «сущим», то помещаемое в остальные 9 категорий с необходимостью
будут «не-сущим». Но раз привходящие свойства будут «не-сущим», то и сущность окажется не-сущим, раз
мы принимаем посылку о том, что всё есть одно [Аристотель 1981, 65–66]. Ср.: «Если, таким образом, сущее
как таковое не принадлежит ничему другому, а все [остальные] вещи принадлежат ему, почему сущее, как
таковое, будет означать в большей мере сущее, чем не-сущее?» (Аристотель. Физика А III 186a37-b7) [Арис-
тотель 1981, 66].

109 Ср.: «…Целое скорее уясняется чувством, а общее есть нечто целое, так как общее охватывает многое
наподобие частей. То же самое некоторым образом происходит и с именем в отношении к определению:
имя, например “круг” обозначает нечто целое, и притом неопределенным образом, а определение расчле-
няет его на составные части» (Аристотель. Физика А I 184a25-b13) [Аристотель 1981, 61].

110 Ср.: «И тут опровержение сводится к тому, что одно у него оказывается ложным, другое – неверно
выведенным» (Аристотель. Физика А III 186a24-25) [Аристотель 1981, 65].

111 Ср.: «…Он думает взять за основу, что если все возникшее имеет начало, то невозникшее его не имеет.
(Аристотель. Физика А III 186a11-12) [Аристотель 1981, 65].

112 Точного соответствия у Аристотеля нет. Здесь Бруно просто суммирует учение Мелисса.
113 Точного соответствия у Аристотеля нет. См.: (Аристотель. Физика А III 187a1-10). Здесь Бруно сумми-

рует учение Парменида.



Logos et Рraxis. 2025. Vol. 24. No. 3 117

Л.И. Титлин. «Изображение лекций о физике Аристотеля» Джордано Бруно

СПИСОК ЛИТЕРАТУРЫ

Аристотель 1976 – Аристотель. Сочинения в че-
тырех томах. Т. 1. М.: Мысль, 1976.

Аристотель 1981 – Аристотель. Сочинения в че-
тырех томах. Т. 3. М.: Мысль, 1981.

Бабичев, Боровский 1982 – Бабичев Н.Т., Боровс-
кий Я.М. Словарь латинских крылатых слов:
2500 единиц. М.: Рус. яз., 1982.

Бородай web – Бородай Т.Ю. Платон // https://
iphlib.ru/library/collect ion/newphi lenc/
document/HASH2824191493bd40e9d37028

Бруно 1949 – Бруно Д. Диалоги. М.: Гос. изд. полит.
лит., 1949.

Бруно 1953 – Бруно Д. О героическом энтузиазме.
М.: Гос. изд. худож. лит., 1953.

Бруно 2024 – Бруно Д. О тенях идей / пер. с лат.,
коммент., примеч. и вступ. ст. Л.И. Титлина.
М.: Голос, 2024.

Витгенштейн 2018 – Витгенштейн Л. Логико-фило-
софский  трактат. М.: АСТ, 2018.

Гайденко web – Гайденко П.П. Время [Античная фи-
лософия: энцикл. слов. М.: Прогресс-Тради-
ция, 2008. С. 233–244] // https://iphlib.ru/library/
collection/greekdic/document/HASH01713
9271273fdb98e9e930e

Горфункель 1977 – Горфункель А.Х. Гуманизм и
натурфилософия итальянского Возрождения.
М.: Мысль, 1977.

Лебедев 1989 – Лебедев А.В. Фрагменты ранних
греческих философов. М.: Наука, 1989.

Лосев 1996 – Лосев А.Ф. Мифология греков и рим-
лян. М.: Мысль, 1996.

Материалисты Древней Греции... 1955 – Материа-
листы Древней Греции. Собрание текстов
Гераклита, Демокрита и Эпикура. М.: Гос.
изд-во полит. лит., 1955.

Месяц web – Месяц С.В. Движение [Античная
философия: энцикл. слов.]. М.: Прогресс-
Традиция, 2008. С. 295–298] // https://
iphlib.ru/library/collection/greekdic/document
/HASH01c3cdc43b94925eb5e8db33

Новая философская энциклопедия 2010 – Новая
философская энциклопедия. В 4 т. М.: Мысль,
2010.

Теофраст web – Теофраст. О камнях / вступит. ст.,
пер. и коммент. А.А. Россиуса // Вестник
Древней Истории. 2005. № 3. С. 306–331.

Цицерон 2004 – Цицерон Марк Туллий. Учение ака-
демиков. М.: Индрик, 2004.

Aristotelis... 1962 – Aristotelis omnia quae extant opera.
Averrois Cordubensis commentarii. 10 vols.
Frankfurt: Minerva, 1962.

Aristotle’s Physics 1936 – Aristotle’s Physics. A Revised
Text with Introduction and Commentary by
W.D. Ross. Oxford: Clarendon Press, 1936.

Blum 2016 – Paul Richard Blum. Giordano Bruno
Teaches Aristotle, Translated by Peter
Henneveld. Nordhausen: Trautgott Bautz, 2016.

Bruno 1586 – Iordani Bruni Nolani. Figuratio Aristotelici
Physici auditus. Parisiis: ex Typographia Petri
Cheuillot, 1586.

Bruno 1889 – Iordani Brvni Nolani. Opera Latine
conscripta. Vol. I. Pars IV. Florentiae: Le Monnier,
1889.

Bruno 1891 – Iordani Brvni Nolani. Opera Latine
conscripta. Vol. III. Florentiae: Le Monnier, 1891.

Bruno 1964 – Bruno G. Praelectiones geometricae e
Ars deformationum. Roma: Edizioni di storia e
lettereatura, 1964.

Cicero web – Cicero M. Tullius. Academicorum reliquiae
cum Lucullo. Leipzig: Teubner, 1922 // https://
www.perseus.tufts.edu/hopper/text?doc=
Perseus%3Atext%3A2007.01.0033%3Asection
%3D1

Figuratio Aristotelici... web – Figuratio Aristotelici
Physici auditus. About This Item // https://
www.abebooks.com /Figuratio-Aristotelici-
Ph ys i c i - a ud i t us - i l l u s t r em -a d m odum /
30115173965/bd

Matteoli 2015 – Matteoli M. La Figuratio Aristotelici
Physici auditus di Giordano Bruno: luoghi e
immagini per una’nuova’Fisica di Aristotele
// Rinascimento. – 2015. – Vol. 55. – P. 331–362.

Tocco 1889 – Tocco F. Le opere latine di Giordano
Bruno esposte e confrontate con le italiane.
Firenze: Le Monnier, 1889.

Zaffino 2015 – Zaffino V. Giordano Bruno lettore della
“Fisica” di Aristotele // Rivista di Filosofia Neo-
Scolastica. 2015. Vol. 107, № 4. P. 853–866.

REFERENCES

Aristotle, 1976. Works in Four Volumes. Vol. 1.
Moscow, Mysl Publ.

Aristotle, 1981. Works in Four Volumes. Vol. 3.
Moscow, Mysl Publ.

Babichev N.T., Borovskii Ya.M., 1982. Dictionary of
Latin Aphorisms: 2500 Units. Moscow, Rus.
yaz. Publ.

Borodai T.Yu. Plato. URL: https://iphlib.ru/library/
collection/newphilenc/document/HASH282419
1493bd40e9d37028

Bruno G., 1949. Dialogues. Moscow, Gosudarstvennoe
izdanie politicheskoi literatury.

Bruno G., 1953. The Heroic Enthusiasts. Мoscow,
Gosudarstvennoe izdanie khudozhestvennoi
literatury.

Bruno G., 2024. On the Shadows of Ideas. Transl. from
Latin, Comments and Introduction by L.I. Titlin.
Мoscow, Golos Publ.



ПЕРЕВОДЫ

Logos et Рraxis. 2025. Т. 24. № 3

Wittgenstein L., 2018. Tractate Logico-Philosophical.
Moscow, Izd-vo AST.

Gaidenko P.P., 2008. Time. Ancient Philosophy: An
Encyclopedic Dictionary. Moscow, Progress-
Traditsiya Publ., pp. 233-244. URL: https://
iphlib.ru/library/collection/greekdic/document/
HASH017139271273fdb98e9e930e

Gorfunkel A.Kh., 1977. Humanism and Natural
Philosophy of the Italian Renaissance. Moscow,
Mysl Publ.

Lebedev A.V., 1989. Excerpts from Early Greek
Philosophers. Moscow, Nauka Publ.

Losev A.F., 1996. Mythology of the Greeks and
Romans. Moscow, Mysl Publ.

Materialists of Ancient Greece. Collection of Texts
by Heraclitus, Democritus and Epicurus, 1955.
Moscow, Gos. izd-vo polit. lit.

Mesyats S.V., 2008. Motion. Ancient Philosophy: An
Encyclopedic Dictionary. Moscow, Progress-
Traditsiya Publ., pp. 295-298] URL: https://
iphlib.ru/library/collection/greekdic/document/
HASH01c3cdc43b94925eb5e8db33

New Philosophical Encyclopedia. In 4 Vols., 2010.
Moscow, Mysl Publ.

Theophrastus, 2005. On Stones. Introduction,
Translation and Commentary by A.A. Rossius.
Bulletin of Ancient History, no. 3, pp. 306-331.

Cicero M.T., 2004. The Teachings of the Academicians.
Moscow, Indrik Publ.

Aristotelis omnia quae extant opera. Averrois
Cordubensis commentarii. 10 vols., 1962.
Frankfurt, Minerva.

Aristotle’s Physics, 1936. A Revised Text with
Introduction and Commentary by W.D. Ross.
Oxford, Clarendon Press.

Blum P.R., 2016. Giordano Bruno Teaches Aristotle,
Translated by Peter Henneveld. Nordhausen,
Trautgott Bautz.

Iordani Bruni Nolani, 1586. Figuratio Aristotelici Physici
auditus. Parisiis, ex Typographia Petri Cheuillot.

Iordani Brvni Nolani, 1889. Opera Latine conscripta.
Vol. I. Pars IV. Florentiae, Le Monnier.

Iordani Brvni Nolani, 1891. Opera Latine conscripta.
Vol. III. Florentiae, Le Monnier.

Bruno G., 1964. Praelectiones geometricae e Ars
deformationum. Roma, Edizioni di storia e
lettereatura.

Cicero M.T., 1922. Academicorum reliquiae cum Lucullo.
Leipzig, Teubner. URL: https://www.perseus.
tufts.edu/hopper/text?doc= Perseus%3Atext%
3A2007.01.0033%3Asection%3D1

Figuratio Aristotelici Physici auditus. About This
Item.  URL: https://www.abebooks.com/
Figuratio-Aristotelici-Physici-auditus-illustrem-
admodum/30115173965/bd

Matteoli M., 2015. La Figuratio Aristotelici Physici
auditus di Giordano Bruno: luoghi e immagini per
una’nuova’Fisica di Aristotele. Rinascimento,
vol. 55, pp. 331-362.

Tocco F., 1889. Le opere latine di Giordano Bruno esposte
e confrontate con le italiane. Firenze, Le Monnier.

Zaffino V., 2015. Giordano Bruno lettore della “Fisica”
di Aristotele. Rivista di Filosofia Neo-Scolastica,
vol. 107, no. 4, pp. 853-866.

Information About the Author

Lev I. Titlin, Candidate of Sciences (Philosophy), Senior Researcher, Institute of Philosophy of
the Russian Academy of Sciences, Goncharnaya St, 12, Bld. 1, 109240 Moscow, Russian Federation,
titlus@gmail.com, https://orcid.org/0000-0003-2625-8483

Информация об авторе

Лев Игоревич Титлин, кандидат философских наук, старший научный сотрудник, Институт
философии РАН, ул. Гончарная, 12, стр. 1, 109240 г. Москва, Российская Федерация, titlus@gmail.com,
https://orcid.org/0000-0003-2625-8483



Logos et Рraxis. 2025. Vol. 24. No. 3 119


К

ра
йн

ов
 А

.Л
., 

20
25

ФИЛОСОФИЯ



www.volsu.ru

DOI: https://doi.org/10.15688/lp.jvolsu.2025.3.12

UDC 1:316.75 Submitted: 12.05.2025
LBC 87.6 Accepted: 02.09.2025

DIGITAL IDENTITY AS AN ATTRIBUTE OF DIGITAL  CULTURE

Andrey L. Kraynov
Saratov State University of Genetics, Biotechnology and Engineering named after N.I. Vavilov,

Saratov, Russian Federation

Abstract. Introduction. The problem of digital identity has become a problem quite recently, which
is connected with the transition of the digital culture of society to a mature stage. The absence of digital identity
is considered bad form today, and the methods of its formation have not yet been clearly defined. Nevertheless,
in the conditions of high risk of the information society, its participants have formed a conscious idea of the important
role of digital identity in ensuring the security of the information space. Theoretical analysis. An analysis
of the problem of digital identity formation has revealed a growing tendency to reduce the anonymity of presence
on the Internet. This is due to the interest in such an aspect of digital identity as digital identification. The importance
of ensuring digital identification on the Internet is dictated by the ability to neutralize the activity of bots and cyber
fraudsters on the network, as well as to ensure the best communication with online services of state companies.
The best way to form a digital identity is not associated with coercive measures, such as using a passport to access
the Internet, but with digital socialization, as a series of measures aimed at improving literacy in the virtual space.
Conclusion. Digital socialization is based on digital competence, which is the process of acquiring knowledge,
skills, and abilities in working with digital technologies. In the course of digital socialization, a new type of Internet
user consciousness is formed, the priority values of which are the values of ensuring the security of one’s presence
in the digital environment. This, in turn, leads to the formation of a digital culture and digital identity. The bearer
of a new type of consciousness will not be thoughtless about the problem of his own digital identity, creating fakes
on the Internet and thereby indulging cyber fraudsters; his actions in the virtual space will be dictated primarily
by ensuring the security of both his own and other users of the digital space.

Key words: digital identity, digital culture, digital socialization, information society, digital footprint.

Citation. Kraynov A.L. Digital Identity as an Attribute of Digital Culture. Logos et Praxis, 2025, vol. 24, no. 3,
pp. 119-125. (in Russian). DOI: https://doi.org/10.15688/lp.jvolsu.2025.3.12

УДК 1:316.75 Дата поступления статьи: 12.05.2025
ББК 87.6 Дата принятия статьи: 02.09.2025

ЦИФРОВАЯ ИДЕНТИЧНОСТЬ КАК АТРИБУТ ЦИФРОВОЙ КУЛЬТУРЫ

Андрей Леонидович Крайнов
Саратовский государственный университет генетики, биотехнологии и инженерии им. Н.И. Вавилова,

г. Саратов, Российская Федерация

Аннотация. Во введении указывается проблема цифровой идентичности заявила о себе совсем недав-
но, что связано с переходом цифровой культуры общества в зрелую стадию. Отсутствие цифровой идентич-
ности сегодня считается дурным тоном, а способы ее формирования еще четко не определены. Тем не ме-



120

ФИЛОСОФИЯ

Logos et Рraxis. 2025. Т. 24. № 3

нее в условиях большой рискогенности информационного общества у его участников сформировалось
осознанное представление о важной роли цифровой идентичности в обеспечении безопасности информа-
ционного пространства. В теоретической части представлен анализ проблемы формирования цифровой
идентичности, который выявил растущую тенденцию к снижению анонимности присутствия в сети Интер-
нет. Это связано с проявлением интереса к такому аспекту цифровой идентичности как цифровая идентифи-
кация. Важность обеспечения цифровой идентификации в сети Интернет продиктована возможностью ниве-
лировать активность ботов и кибермошенников в сети, а также обеспечить наилучшую коммуникацию с
онлайн-сервисами государственных компаний. Лучший способ формирования цифровой идентичности свя-
зан не с принудительными мерами, например, требованием использования паспорта для выхода в Интернет,
а с цифровой социализацией как серией мер, направленных на повышение грамотности работы в виртуаль-
ном пространстве. В заключении делается вывод, что в основе цифровой социализации лежит цифровая
компетентность, представляющая собой процесс получения знаний, умений и навыков работы с цифровы-
ми технологиями. В ходе цифровой социализации формируется новый тип сознания пользователя Интерне-
та, приоритетными ценностями которого выступают ценности обеспечения безопасности своего присут-
ствия в цифровой среде. Это, в свою очередь, приводит к формированию цифровой культуры и цифровой
идентичности. Носитель нового типа сознания не будет бездумно относиться к проблеме собственной циф-
ровой идентичности, создавая фейки в сети Интернет и тем самым потворствуя кибермошенникам, его
действия в виртуальном пространстве будут продиктованы, прежде всего, обеспечением безопасности как
своей, так и других пользователей цифрового пространства.

Ключевые слова: цифровая идентичность, цифровая культура, цифровая социализация, информаци-
онное общество, цифровой след.

Цитирование. Крайнов А. Л. Цифровая идентичность как атрибут цифровой культуры // Logos et Praxis. –
2025. – Т. 24, № 3. – С. 119–125. – DOI: https://doi.org/10.15688/lp.jvolsu.2025.3.12

Введение

Актуальность исследования обусловле-
на назревшей необходимостью упорядочения
деятельности человека в цифровой среде.
Хаос, господствовавший в сети Интернет
на заре ее становления, способствовал не
только размытию идентичности личности
в виртуальном пространстве, но и породил
множество рисков, которые представляют ре-
альную угрозу для человечества. Мнимое чув-
ство свободы в сетевом мире, явившееся
следствием анонимности и безнаказанности,
с одной стороны, способствовало возникнове-
нию измененного состояния сознания вплоть
до деперсонализации у утративших идентич-
ность зависимых пользователей сети, а с дру-
гой – дало старт чудовищным формам кибер-
мошенничества.

Сегодня по мере развития информацион-
ного общества и становления цифровой куль-
туры глобальное интернет-сообщество при-
шло к осознанию необходимости регулирова-
ния деятельности человека в цифровом про-
странстве. Одним из механизмов данного ре-
гулирования является формирование цифровой
идентичности, то есть некоего тождества
между реальным пользователем сети Интер-

нет и его цифровым двойником. Это позволит
защитить самого пользователя виртуального
пространства от рисков и облегчить работу
с различными государственными и коммер-
ческими сервисами, представленными в Ин-
тернете.

Значимость исследуемой проблемы свя-
зана с такими тенденциями в сфере цифрови-
зации как защита персональных данных, по-
вышение уровня безопасности пользователей
сети Интернет, профилактика интернет-зави-
симости, борьба с различными проявлениями
кибермошенничества и социальной инженерии,
пресечение экстремизма и терроризма в вир-
туальном пространстве. Обозначившая себя
совсем недавно проблема цифровой идентич-
ности свидетельствует о том, что цифровая
культура общества достигла своей зрелой ста-
дии. Наигравшись со вседозволенностью
в виртуальном пространстве, пользователи
Интернета постепенно приходят к пониманию
преимущества порядка над хаосом. Некогда
сложившиеся неписанные нормы сетевого
общения сегодня требуют формализации.
Это важно не только для защиты цифрового
сообщества от различных рисков, но является
своеобразной манифестацией цифровой куль-
туры, заявляющей в качестве условия своего



Logos et Рraxis. 2025. Vol. 24. No. 3 121

А.Л. Крайнов. Цифровая идентичность как атрибут цифровой культуры

дальнейшего развития упорядочение деятель-
ности человека в цифровом пространстве.

Цель исследования – проанализировать
феномен цифровой идентичности, показать,
что он является неотъемлемым атрибутом
цифровой культуры и одним из главных усло-
вий ее дальнейшего развития.

Новизна исследования обусловлена со-
временными процессами в сфере информаци-
онного общества, направленными на сниже-
ние в нем анонимности, нивелирование рис-
ков, повышение уровня цифровой компетент-
ности и формирование цифровой культуры сре-
ди его участников, защиту от проявления эк-
стремизма, ксенофобии, шовинизма, национа-
лизма и иных действий противоправного ха-
рактера.

Теоретический анализ

По мнению А.В. Коневой, проблема
идентичности есть проблема выявления гра-
ниц себя в изначально данном анонимном су-
ществовании в метафизическом понимании
положения человека в мире [Конева, Лисен-
кова 2019, 15]. Цифровая идентичность, по су-
ти, является таким же преодолением аноним-
ности сетевого пространства, когда пользова-
тель Интернета заявляет о своем виртуаль-
ном существовании созданием разных обра-
зов себя. Проблема цифровой идентичности
также связана с установлением границ, за ко-
торые не следует эту идентичность распрос-
транять. Данная проблема очень многогран-
на. Цифровая идентичность – это представ-
ление действий человека в Интернете. В дан-
ном контексте это понятие тесно связано с по-
нятиями «цифровой след», «цифровой про-
филь» и «цифровая память». Цифровая иден-
тичность может проявляться индивидуально,
как идентификация пользователя сети с не-
ким вымышленным или реальным образом
себя, созданным в Интернете, так и коллек-
тивно, когда индивид не мыслит своей сете-
вой активности вне рамок определенной со-
циальной или референтной виртуальной груп-
пы. Согласно Д.С. Артамонову, формирование
цифровой идентичности происходит в процес-
се созданных при помощи медиатехнологий
воспоминаний и представлений, присваиваю-
щихся индивидом при погружении в виртуаль-

ное пространство [Артамонов 2023, 21]. В ис-
следовании С.Е. Крючковой и ее соавторов
обосновывается формирование нового «сете-
вого индивида» в условиях постоянного взаи-
модействия с виртуальной реальностью, что
приводит к возникновению у него новой сис-
темы ценностей и конструированию новых
идентичностей [Крючкова С.Е., Храпов, Крюч-
кова Е.В. 2023, 48].

В данном исследовании нас интересует
такой аспект цифровой идентичности как циф-
ровая идентификация, используемая для це-
лей предоставления учетных данных, для про-
фессиональной коммуникации, для идентифи-
кации себя. Цифровая идентификация всегда
связана с демаркацией цифровой идентично-
сти, с разграничением своего присутствия
в виртуальном пространстве на дозволенное
и недозволенное. Необходимость демаркации
цифровой идентичности возникла совсем не-
давно, причиной этому, согласно В.И. Немчи-
ной, послужило переструктурирование всего
социального пространства или кризис идентич-
ности [Немчина 2022, 38], а катализатором ее
появления явилось развитие нейросетей и ис-
кусственного интеллекта. Ускорение социаль-
ного времени породило конфликт идентично-
стей, в результате которого испытывающий
его человек с головой уходил в онлайн-про-
странство, где создавал себя другого, – тако-
го, каким он хотел бы себя видеть глазами
других. Возникновение технологий создания
дипфейков, являющихся продуктом искусст-
венного интеллекта, способствовало переос-
мыслению озвученной проблемы. Если на заре
появления Интернета границы цифровой иден-
тичности были размыты, что проявлялось
в создании пользователем виртуального про-
странства множества ложных образов себя,
то с переходом к индустрии 4.0 такая практи-
ка стала опасной. Всемогущество искусствен-
ного интеллекта в цифровой среде в руках зло-
умышленников и мошенников представляет
угрозу для всего человечества.

Журнал Forbes приводит простой, но очень
понятный пример о необходимости ограниче-
ния анонимности в Интернете, апеллируя к ра-
зумности и безопасности и призывая доверять
важную информацию только тем, кто смог
пройти цифровую проверку личности: будет ли
приятно, если к системе видеонаблюдения



122

ФИЛОСОФИЯ

Logos et Рraxis. 2025. Т. 24. № 3

детского сада с простейшей аутентификаци-
ей через онлайн-приложение сможет подклю-
читься любой заинтересованный человек, об-
ладающий смартфоном с выходом в Интер-
нет и базовыми навыками работы с ним [Бла-
гирев web]? Если это не родитель ребенка, а
мошенник, то сложно представить, что он
сможет сделать с полученным материалом,
используя технологии искусственного интел-
лекта для его обработки.

Участившиеся разговоры об ограниче-
нии анонимности в Интернете свидетельству-
ют о том, что цифровое общество входит
в стадию своей зрелости. Цифровая культу-
ра, выражавшаяся на первоначальном этапе
развития цифрового общества в банальном
умении работать с гаджетами, переходит
к нормативной стадии, центральным вопро-
сом которой является обеспечение комфор-
тной и безопасной работы в сети. Методы и
приемы социальной инженерии, которыми ус-
пешно пользуются мошенники, ориентирова-
ны на принятую в практике маркетинга мо-
дель потребительского поведения AIDA,
включающую четыре компонента: Attention,
Interest, Desire, Action – внимание, интерес,
желание, действие. Суть ее состоит в том,
чтобы сначала вызвать у потенциального
клиента / жертвы жгучий интерес, а потом
не менее сильное желание совершить покуп-
ку / действие. Многие рекламные ссылки и
баннеры таят в себе скрытую угрозу в виде
вирусов-троянов, крадущих конфиденциаль-
ную информацию с персонального гаджета,
будь то пароли от социальных сетей или дан-
ные мобильных банков.

Если использовать терминологию Ману-
эля Кастельса, то можно сказать, что сегод-
ня в сетевом обществе возникла потребность
в формировании легитимизирующей идентич-
ности, в основе которой лежит идея господ-
ства доминирующих социальных институтов
по отношению к социальным акторам [Castells
2010, 8]. Важно упорядочить и организовать
присутствие человека в виртуальном про-
странстве таким образом, чтобы исключить
множественность и неоднозначность интер-
претаций его цифрового Аlter Еgo, с одной сто-
роны, и защитить его цифровой профиль от воз-
можных клонов со стороны ботов – с другой.
Ситуация осложняется тем, что в современ-

ном Интернете большая часть контента ге-
нерируется ботами (теория мертвого Интер-
нета), более того, ботами являются множе-
ство пользователей социальных сетей, кото-
рые добавляются к вам в друзья, общаются
с вами, собирают конфиденциальную инфор-
мацию о вас по запросу различных компаний
или частных лиц, чьи интересы они представ-
ляют [Щигарева wеb]. С проблемой клониро-
вания аккаунта в социальных сетях наиболее
часто встречаются медийные личности: звез-
ды кино, телеэфира, известные певцы и т. п.
Кибермошенники используют клонированные
аккаунты звезд, как правило, для собирания
пожертвований / донатов от их поклонников и
также и для совершения множества иных про-
тивоправных действий.

Вопрос о безопасном присутствии в сети
Интернет назрел давно и уже не может ре-
шаться с помощью капчи (автоматизирован-
ный публичный тест Тьюринга для различе-
ния компьютеров и людей), но требует соче-
тания технической и нормативной регламен-
тации деятельности пользователя в сети Ин-
тернет, защиты его персональных данных
от несанкционированного доступа, идентифи-
кации его сетевой активности как активности
конкретного ныне здравствующего человека.
Множество онлайн-площадок предоставляют
для этого опцию подтверждения своей лично-
сти через сервисы Госуслуги или Сбер ID.
Наряду с этим любая регистрация аккаунта
на сайте официальной организации или в со-
циальной сети в целях усиления его защиты
и обеспечения безопасности требует привяз-
ки к номеру телефона пользователя. Крайним
вариантом формирования цифровой идентич-
ности является осуществление входа в Интер-
нет по паспорту, сегодня данный вариант ра-
боты в Интернете реализуется в Туркменис-
тане. В Китае, например, власти планируют
присвоить каждому пользователю Интерне-
та уникальный ID-адрес, чтобы полностью
лишить Интернет анонимности [Лактюшин
web], но это не лучший способ формирования
цифровой идентичности, так как он ассоции-
руется с цифровым тоталитаризмом и проти-
воречит самой идее Интернета как безгранич-
ного информационно-коммуникационного про-
странства для всех пользователей. Исходя из
этого, целесообразным представляется фор-



Logos et Рraxis. 2025. Vol. 24. No. 3 123

А.Л. Крайнов. Цифровая идентичность как атрибут цифровой культуры

мирование цифровой идентичности не посред-
ством системы надзора и наказания, но через
повышение цифровой компетентности потен-
циальных пользователей сети Интернет. Та-
ким образом, проблема формирования цифро-
вой идентичности есть проблема цифровой
социализации, то есть воспитания и образова-
ния пользователя.

По мнению Г.У. Солдатовой, цифровая
социализация представляет собой опосредо-
ванный с помощью цифровых технологий про-
цесс приобретения и присвоения человеком
социального опыта в виртуальном простран-
стве, его воспроизводства в смешанной он-
лайн / офлайн реальности и формирования его
цифровой личности как части реальной [Сол-
датова 2018]. Цифровая социализация прояв-
ляется в повышении уровня компетентности
в работе с цифровыми технологиями, что, в -
свою очередь, способствует развитию цифро-
вой культуры. По мнению А.А. Компаниец, под
цифровой компетентностью понимается спо-
собность личности уверенно, безопасно, эффек-
тивно, критично, этично, творчески выбирать
и использовать цифровые технологии в разных
сферах профессиональной деятельности [Ком-
паниец 2021, 123]. Важно отметить, что для
эффективного овладения цифровыми компетен-
циями социализироваться и приобретать зна-
ния, умения и навыки в этой сфере должны не
только представители молодого поколения,
но и профессорско-преподавательский состав.

В процессе цифровой социализации фор-
мируется новый тип сознания (его можно на-
звать цифровым, но данное устойчивое сло-
восочетание уже используется в другом кон-
тексте), позволяющий его носителю взглянуть
на проблему своего присутствия в сети не с
точки зрения развлечения и досуга, но со сто-
роны обеспечения себе и своему кругу обще-
ния в цифровом пространстве максимальной
безопасности. Девизом носителя данного типа
сознания должно стать самоограничение сво-
ей интернет-активности, предполагающее
выполнение следующих правил: не создавать
фейки, ложные и недостоверные цифровые
профили, не применять технологии социальной
инженерии в отношении кого бы то ни было,
не пользоваться потенциально опасным про-
граммным обеспечением во избежание уте-
чек информации, не публиковать о себе кон-

фиденциальную информацию, стараться све-
сти лайфлоггинг к минимуму.

Выполнение пользователями этих усло-
вий, во-первых, снизит наличие в нем недо-
стоверной информации, во-вторых, минимизи-
рует риски, связанные с потерей персональ-
ных данных, что немаловажно в современных
условиях, в-третьих, будет способствовать
формированию цифровой идентификации лич-
ности и цифровой идентичности в целом.

Заключение

Проведенный анализ показал, что в со-
временных условиях наиболее востребован-
ным является формирование такого аспекта
цифровой идентичности как цифровая иденти-
фикация личности. Это объясняется засиль-
ем в Интернете маскирующихся под людей
ботов, с одной стороны, и упрощением рабо-
ты с сайтами государственных структур –
с другой. Процессы по минимизации аноним-
ного присутствия в сетевом пространстве но-
сят глобальный и противоречивый характер:
от полного запрета анонимного входа в Ин-
тернет до частичного ограничения сетевой
активности. Безусловно, в связи с учащени-
ем противоправных действий в веб-простран-
стве с применением технологий искусствен-
ного интеллекта необходимость идентичнос-
ти между реальным пользователем виртуаль-
ного пространства и его цифровым двойником
не должна вызывать сомнений.

Одним из методов формирования цифро-
вой идентичности является вход в Интернет
по паспорту или по уникальному идентифика-
ционному номеру. Однако использование та-
ких жестких методов может породить неже-
лательный эффект. Любой запрет вызывает
порой непреодолимое желание его нарушить,
что проявляется в использовании анонимай-
зеров, VPN (виртуальная частная сеть) и про-
чих способов обхода блокировок. Иногда
это приводит к необратимым последствиям,
так как делает уязвимым для взлома источ-
ник выхода в Интернет, итогом чего является
утечка данных в глобальную сеть. К сожале-
нию, примеров таких колоссальных утечек
масса.

Важно прийти к формированию цифровой
идентичности не через силовые методы,



124

ФИЛОСОФИЯ

Logos et Рraxis. 2025. Т. 24. № 3

а посредством повышения уровня цифровой
культуры: через цифровую социализацию лич-
ности, повышение уровня владения ею циф-
ровыми компетенциями. Только тогда глобаль-
ное интернет-сообщество сможет преодолеть
стадию «цифрового детства» [Солдатова
2018] и перейти к стадии «цифровой зрелос-
ти», характеризующейся не только умением
работать в цифровой среде, но и высокой сте-
пенью ответственности за свои действия. Дан-
ная стадия развития цифровой культуры пред-
полагает выработку своего рода цифрового
императива, подобного кантовскому, – непи-
санного кодекса поведения пользователей
цифрового пространства, в основе которого
лежит установка сознания на добровольное
воздержание от генерирования фейкового кон-
тента в Интернете. Если каждый пользова-
тель глобальной сети воздержится от напол-
нения веб-пространства недостоверной и лож-
ной информацией, будь то забавы ради или
в сознательных целях, это сделает работу
в Интернете намного комфортнее и безопас-
нее и станет важным фактором формирова-
ния цифровой идентичности.

СПИСОК ЛИТЕРАТУРЫ

Артамонов 2023 – Артамонов Д.С. Цифровая
идентичность в контексте цифровой памяти
// Цифровой ученый: лаборатория филосо-
фа. 2023. Т. 6, № 1. С. 16–23. DOI: 10.32326/
2618-9267-2023-6-1-16-23

Благирев – Благирев А. Цифровая идентичность:
почему об ограничении анонимности в ин-
тернете должен задуматься каждый // https://
www.forbes.ru/tehnologii/345683-cifrovaya-
identichnost-pochemu-ob-ogranichen ii-
anonimnosti-v-internete-dolzhen

Компаниец 2021 – Компаниец А.А. О необходимос-
ти формирования цифровой компетентности
у современного педагога как субъекта
цифрового образовательного простран-
ства // Территория новых возможностей. Ве-
стник Владивостокского государственного
университета экономики и сервиса. 2021. Т. 13,
№ 2. С. 120–129. DOI: 10.24866/VVSU/2073-3984/
2021-2/120-129

Конева, Лисенкова 2019 – Конева А.В., Лисенкова А.А.
Матрица идентичности в цифровую эпоху: со-
циальные вызовы преодоления анонимности
// Вестник Томского государственного универ-

ситета. Культурология и искусствоведение. 2019.
№ 35. С. 14–28. DOI: 10.17223/22220836/35/2

Крючкова С.Е., Храпов, Крючкова Е.В. 2023 – Крюч-
кова С.Е., Храпов С.А., Крючкова Е.В. Циф-
ровые технологии как средство социальной
инженерии // Logos et Praxis. 2023. Т. 22, № 4.
С. 42–54. DOI: https://doi.org/10.15688/
lp.jvolsu.2023.4.5

Лактюшин – Лактюшин Н. В Китае придумали,
как сделать Интернет еще менее анонимным
// https://hi-tech.mail.ru/news/113115-v-kitae-
pridumali-kak-sdelat-internet-eshe-menee-
anonimnym/

Немчина 2022 – Немчина В.И. Демаркация иден-
тичности: проблема сохранения суверените-
та индивида в цифровом пространстве
// Caucasian Science Bridge. 2022. Т. 5, № 3 (17).
С. 37–44. DOI: 10.18522/2658-5820.2022.3.3

Солдатова 2018 – Солдатова Г.У. Цифровая социа-
лизация в культурно-исторической парадиг-
ме: изменяющийся ребенок в изменяющем-
ся мире // Социальная психология и обще-
ство. 2018. Т. 9, № 3. С. 71–80. DOI: 10.17759/
sps.2018090308

Щигарева web – Щигарева М. «Эта штука пугает».
Что такое теория мертвого Интернета и поче-
му ее сторонники верят, что в сети не оста-
лось живых людей // https://lenta.ru/articles/
2022/11/23/dead_internet_theory/

Castells 2010 – Castells M. The power of identity.
Pondicherry : John Wiley & Sons Ltd Publ, 2010.

REFERENCES

Artamonov D., 2023. Digital Identity in the Context of
Digital Memory. The Digital Scholar:
Philosopher’s Lab, vol. 6, no. 1, pp. 16-23. DOI:
10.32326/2618-9267-2023-6-1-16-23

Blagirev A., 2017. Digital Identity: Why Everyone
Should Think About Limiting Anonymity
Onl ine .  URL:  h ttps: //www.forbes.ru/
tehnologii/345683-cifrovaya-identichnost-
pochemu-ob-ogranichenii-anonimnosti-v-
internete-dolzhen

Kompaniets A.A., 2021. On the Need to Develop Digital
Competence in a Modern Teacher as a Subject of
the Digital Educational Space. Territoriya novykh
vozmozhnostey. Vestnik Vladivostokskogo
gosudarstvennogo universiteta ekonomiki i
servisa, vol. 13, no. 2, pp. 120-129. DOI: 10.24866/
VVSU/2073-3984/2021-2/120-129

Koneva A.V., Lisenkova A.A., 2019. The Matrix of
Identity in the Digital Age: Social Challenges of
Overcoming Anonymity. Vestnik Tomskogo
gosudarstvennogo universiteta. Kulturologiya



Logos et Рraxis. 2025. Vol. 24. No. 3

А.Л. Крайнов. Цифровая идентичность как атрибут цифровой культуры

i iskusstvovedenie, no. 35, pp. 14-28. DOI:
10.17223/22220836/35/2

Kryuchkova S.E., Khrapov S.A., Kryuchkova E.V., 2023.
Digital Technologies as a Means of Social
Engineering. Logos et Praxis, vol. 22, no. 4, pp. 42-
54. DOI: https://doi.org/10.15688/
lp.jvolsu.2023.4.5

Laktyshin N., 2024. China Has Come Up with a Way
to Make the Internet Even Less Anonymous.
URL: https://hi-tech.mail.ru/news/113115-v-
kitae-pridumali-kak-sdelat-internet-eshe-menee-
anonimnym/

Nemchina V.I., 2022. Identity Demarcation: The Problem
of Preserving the Sovereignty of the Individual
in the Digital Space. Caucasian Science Bridge,

vol. 5, no. 3 (17), pp. 37-44. DOI: 10.18522/2658-
5820.2022.3.3

Soldatova G.U., 2018. Digital Socialization in a Cultural-
Historical Paradigm: A Changing Child in a
Changing World. Sotsialnaya psikhologiya i
obshchestvo, vol. 9, no. 3, pp. 71-80. DOI:
10.17759/sps.2018090308

Shchigareva M., 2022. “This Thing Is Scary.” What
Is the Theory of the Dead Internet and Why
Do Its Supporters Believe That There Are No
Living People Left on the Network. URL:
h t t p s : / / l e n t a . r u / a r t i c l es / 20 22 / 11 / 23 /
dead_internet_theory/

Castells M., 2010. The Power of Identity. Pondicherry,
John Wiley & Sons Ltd Publ, 2010.

Information About the Author

Andrey L. Kraynov, Candidate of Sciences (Philosophy), Associate Professor, Department of
Social Sciences and Humanities, Saratov State University of Genetics, Biotechnology and Engineering
named after N.I. Vavilov, Prosp. im. Petra Stolypina, 4, Bld. 3, 410012 Saratov, Russian Federation,
krainoval@vavilovsar.ru, https://orcid.org/0000-0002-2129-0065

Информация об авторе

Андрей Леонидович Крайнов, кандидат философских наук, доцент кафедры социально-
гуманитарных наук, Саратовский государственный университет генетики, биотехнологии и инже-
нерии им. Н.И. Вавилова, просп. им. Петра Столыпина, 4, стр. 3, 410012 г. Саратов, Российская
Федерация, krainoval@vavilovsar.ru, https://orcid.org/0000-0002-2129-0065



СОЦИОЛОГИЯ
И СОЦИАЛЬНЫЕ ТЕХНОЛОГИИ


 Р

ог
ач

 О
.В

., 2
02

5

126 Logos et Рraxis. 2025. Т. 24. № 3



www.volsu.ru

DOI: https://doi.org/10.15688/lp.jvolsu.2025.3.13

UDC 316.35 Submitted: 18.07.2025
LBC 60.561.2 Accepted: 02.09.2025

THE ROLE OF BUSINESS IN THE DEVELOPMENT
OF THE INFRASTRUCTURE PROFILE OF MODERN CITIES

Olga V. Rogach
Financial University under the Government of the Russian Federation, Moscow, Russian Federation

Abstract. The infrastructure profile of territories in modern conditions is becoming the most significant
factor in improving the quality of life of the population, creating conditions for the implementation of the
educational and cultural potential of residents, and meeting their key social needs. The purpose of this study is
to assess the population’s perception of the potential and role of business structures in the development of the
infrastructure of modern cities. The research methods include questionnaire surveys of the population conducted
in 2023 (N = 844) and 2025 (N = 968). The design of the two waves is identical. The research materials are
supplemented by the results of a focus group (n = 8, targeted selection, 2025). The results of the study showed
the presence of certain problems in the development of social infrastructure, mainly in small cities. At the same
time, residents for the most part do not associate overcoming existing dysfunctions with the active participation
of business in the development of the infrastructure profile of territories, placing the main responsibility on the
authorities. Low expectations of the population indirectly indicate a low level of reputational capital of
entrepreneurial communities. It can be assumed that there are communication gaps in the interaction of key
subjects of urban development, the absence of a foundation for their mutually beneficial partnership. The novelty
of the presented material is associated with the interpretation of social expectations of residents and their
narrowed perception of the role of business in the development of urban infrastructure. Established ideas about
the traditional ethics of entrepreneurial egoism can reduce the potential for solidarity of local communities and
slow down the practice of social investment in the development of urban territories. The practical significance of
the study lies in the possibility of using the obtained results to establish social communications in the urban
environment and consolidate the efforts of the authorities, businesses, and the population in solving socially
significant territorial problems.

Key words: business, infrastructure, infrastructure profile, city, population.

Citation. Rogach O.V. The Role of Business in the Development of the Infrastructure Profile of Modern
Cities. Logos et Praxis, 2025, vol. 24, no. 3, pp. 126-134. (in Russian). DOI: https://doi.org/10.15688/lp.jvolsu.2025.3.13

УДК 316.35 Дата поступления статьи: 18.07.2025
ББК 60.561.2 Дата принятия статьи: 02.09.2025

РОЛЬ БИЗНЕСА В РАЗВИТИИ
ИНФРАСТРУКТУРНОГО ПРОФИЛЯ СОВРЕМЕННЫХ ГОРОДОВ

Ольга Владимировна Рогач
Финансовый университет при Правительстве Российской Федерации, г. Москва, Российская Федерация



Logos et Рraxis. 2025. Vol. 24. No. 3 127

О.В. Рогач. Роль бизнеса в развитии инфраструктурного профиля современных городов

Аннотация. Инфраструктурный профиль территорий в современных условиях становится наиболее
значимым фактором повышения качества жизни населения, создания условий для реализации образователь-
ного, культурного потенциала жителей, закрытия их ключевых социальных потребностей. Целью данного
исследования является оценка восприятия населением потенциала и роли бизнес-структур в развитии инф-
раструктуры современных городов. Методы исследования включаются в себя анкетные опросы населения,
проведенные в 2023 (N = 844) и 2025 (N = 968) годах. Дизайн двух волн идентичен. Материалы исследования
дополнены результатами фокус-группы (n = 8, целевой отбор, 2025). Результаты исследования показали
наличие определенных проблем развития социальной инфраструктуры преимущественно в малых горо-
дах. При этом жители в большинстве своем не связывают преодоление имеющихся дисфункций с активным
участием бизнеса в развитии инфраструктурного профиля территорий, возлагая основную ответственность
на органы власти. Заниженные ожидания населения косвенным образом свидетельствуют о низком уровне
репутационного капитала предпринимательских сообществ. Можно предположить наличие коммуникаци-
онных разрывов во взаимодействии ключевых субъектов городского развития, отсутствии фундамента для
их взаимовыгодного партнерства. Новизна представленного материала связана с интерпретацией социальных
ожиданий жителей, их суженным восприятием роли бизнеса в развитии городской инфраструктуры. Устояв-
шиеся представления о традиционной этике предпринимательского эгоизма могут снижать потенциал соли-
даризации местных сообществ, тормозить практики социального инвестирования в развитие городских тер-
риторий. Практическая значимость исследования заключается в возможности использования полученных
результатов для налаживания социальных коммуникаций в городской среде, консолидации усилий власти,
бизнеса и населения в решении социально значимых территориальных проблем.

Ключевые слова: бизнес, инфраструктура, инфраструктурный профиль, город, население.

Цитирование. Рогач О. В. Роль бизнеса в развитии инфраструктурного профиля современных горо-
дов // Logos et Praxis. – 2025. – Т. 24, № 3. – С. 126–134. – DOI: https://doi.org/10.15688/lp.jvolsu.2025.3.13

Введение

Инфраструктурный профиль современных
городов рассматривается сегодня как значи-
мый компонент обеспечения высокого качества
жизни населения. Данное обстоятельство оп-
ределяется его высокой значимостью в обес-
печении процессов жизнедеятельности мест-
ного сообщества, возможностью удовлетво-
рить разнообразные потребности городского
населения [Рогач, Фролова 2024; Юрьева 2022].
Связывая с понятием городской инфраструк-
туры категории комфорта, безопасности, соци-
ального здоровья и доступности услуг, в науч-
ном дискурсе поднимаются сопутствующие
вопросы о причинах возникновения инфраструк-
турных проблем [Шамин, Проваленова 2020;
Musterd et al. 2017] и субъектах, способных
обеспечить их решение [Величко 2020; Поподь-
ко, Нагаева, Шишацкий 2022]. В своем иссле-
довании мы обратимся ко второму вопросу, су-
зив восприятие субъектности развития инфра-
структурного профиля урбанизированных терри-
торий ролью бизнес-структур. Такой подход по-
зволяет отойти от традиционных детерминант
в развитии городской инфраструкры (ресурс вла-
сти) и сфокусировать внимание на альтернатив-
ных источниках ее развития (ресурс бизнеса).

Теоретический обзор

Анализ современных трудов по данной
проблематике позволяет выделить несколько
направлений исследований. Первое и, пожа-
луй, наиболее проработанное направление,
связано с экономической ролью бизнеса в раз-
витии городской инфраструктуры. Речь идет
об инвестиционной корпоративной политике,
участии бизнеса в крупных проектах партнер-
ства, экономических показателях выбора бизнес-
структурами приоритетов в размещении своих
производств [Карандасова 2023; Капустина,
Садыков, Подгорский 2023; Белова 2020].
Вместе с тем география таких исследований
представлена региональным срезом, что в
условиях высокой региональной дифферен-
циации и неоднородности развития муници-
пальных образований снижает возможность
экстраполирования данных, их точечного от-
ражения в узких территориальных локациях.

Второе направление исследований фоку-
сирует внимание на социальном аспекте ве-
дения бизнеса [Аносов 2020], его спонсорс-
кой поддержке местных сообществ и част-
ных инициативах [Симакова, Волков, Тишков
2023]. Эмпирическая база данных исследова-
ний, как правило, представлена изучением



128

СОЦИОЛОГИЯ И СОЦИАЛЬНЫЕ ТЕХНОЛОГИИ

Logos et Рraxis. 2025. Т. 24. № 3

принципов социально ответственного ведения
бизнеса [Кузнецов 2020], а контекст развития
городской инфраструктуры если и раскрыва-
ется, то в большей степени как сопутствую-
щий эффект.

В научном дискурсе также имеют место
и комплексные междисциплинарные исследо-
вания [Белоусов, Давыдов 2024; Семенов, Ги-
лева 2022], которые на основе сетевого подхо-
да изучают коллаборации групп стейкхолдеров,
заинтересованных в развитии городской инф-
раструктуры (власть, эксперты, бизнес, жите-
ли, активисты и пр.). Данный подход достаточно
полно представлен на примере зарубежных
эмпирических материалов [Horton, Penny 2023;
Kim Y.-K., Kim D. 2024; Nicoletti, Sirenko, Verma
2022; Sanggoro, Alisjahbana, Mohamad 2023], что
позволяет установить существенный потенци-
ал частных инвесторов и меценатов в разви-
тии инфраструктурного профиля локальных тер-
риторий, повышении качества жизни местного
населения. Перенос зарубежных трендов на
российский эмпирический материал позволя-
ет предположить, что несмотря на укоренив-
шиеся инфраструктурные проблемы в повес-
тке малых и средних городов России, привле-
чение частного бизнеса способно дать им
«вторую жизнь».

Российские исследователи делают вы-
вод о наличии устойчивой взаимосвязи меж-
ду участием бизнеса в развитии городской
инфраструктуры и формированием территори-
ального бренда. Восприятие высокого уровня
социальной ответственности бизнеса стано-
вится фундаментом для развития положитель-
ных экстерналий: расширения вовлеченности
жителей в гражданские инициативы [Савчук,
Черепанова 2023], укрепление городских со-
обществ. Можно предположить, что взаимная
заинтересованность власти, бизнеса и насе-
ления в развитии территориальной инфра-
структуры аккумулирует ресурсы социально-
го инвестирования, обеспечивает эффектив-
ность практик взаимовыгодного партнерства.

Схожий вывод делается в работе россий-
ских исследователей, оценивших готовность
предпринимателей малого города к партиси-
пативному управлению развитием территории
[Теодорович и др. 2023]. По мнению Е.В. Фро-
ловой, положительное восприятие жителями
социальной роли бизнеса в модернизации го-

родской инфраструктуры рассматривается
в качестве значимой предпосылки устойчивых
коммуникаций между властью, бизнесом и на-
селением, признания всеми заинтересованны-
ми субъектами ценности данного партнерства
как источника территориального развития
[Фролова 2024].

Методология исследования

Для сбора эмпирического материала ис-
пользовался количественный метод (анкетный
онлайн-опрос). В статье представлены резуль-
таты второй волны исследования обществен-
ного восприятия эффективности развития инф-
раструктурного профиля урбанизированных
пространств (январь – апрель 2025 г., N = 968).
Результаты первой волны (январь – фев-
раль 2023 г., N = 844) были описаны ранее [Ро-
гач, 2025], и приводятся в ряде случаев для-
отслеживания динамики и иллюстрации изме-

нений в оценочных суждениях населения. Ди-
зайн исследования двух волн идентичен, что
позволяет сопоставить полученные данные
и измерить вариативные расхождения в суж-
дениях респондентов. Инструментарий иссле-
дования составлен из нескольких ключевых
блоков, один из которых фокусирует внимание
на участии бизнеса в развитии инфраструктуры.

В рамках данной статьи автором стави-
лась цель – оценить восприятие населением
потенциала и роли бизнес-структур в разви-
тии инфраструктуры современных городов.
В частности, были рассмотрены следующие
исследовательские вопросы:

1. Изменилась ли востребованность уча-
стия бизнеса в развитии городской инфра-
структуры (2023 vs 2025)?

2. Какое направление приложения усилий
бизнеса можно рассматривать как приоритет-
ное в условиях инфраструктурных дефицитов?

В ходе исследования проверялась гипоте-
за 1 о восприятии населением роли бизнеса как
драйвера развития инфраструктурного профиля
городов. Гипотеза 2 строится на предположении,
что ввиду высокого ресурсного потенциала в
современных условиях именно бизнес может
взять на себя компенсаторные функции по ре-
шению инфраструктурных проблем.

Обработка полученных результатов осу-
ществлялась с использованием методов со-



Logos et Рraxis. 2025. Vol. 24. No. 3 129

О.В. Рогач. Роль бизнеса в развитии инфраструктурного профиля современных городов

поставительного анализа, анализа произволь-
ных таблиц сопряженности с использованием
критерия 2 (хи-квадрат Пирсона).

Для уточнения ряда положений исполь-
зовался метод фокус-группового исследова-
ния в онлайн-формате. Участниками стали
жители малых и средних городов РФ, кото-
рые проходили анкетный опрос и оставили от-
клик на участие в фокус-группе. Из сформи-
рованного списка были отобраны в равных
пропорциях мужчины и женщины (4 vs 4) в воз-
расте от 24 до 65 лет, проживающие в разных
городах. Жители крупных городов были ис-
ключены из отбора в целях фокусирования
внимания на проблемах территорий в мень-
шей степени обеспеченных инфраструктурой.

Результаты исследования

Согласно полученным данным, приори-
тетную роль в развитии инфраструктуры ур-
банизированных пространств респонденты
отводят городским властям (78,1 %).

Мужчина, 44 года: «Пусть власть решает,
мы-то что».

Женщина, 57 лет: «Строить это все к ним
[органам власти]… поликлиники нужны, школы.
Кто этим заниматься будет? Пусть они и зани-
маются… Власть в конце концов».

Однако патерналистские ожидания насе-
ления не в полной мере подкрепляются реаль-
ными практиками воспроизводства и разви-
тия инфраструктурного профиля городов. Сум-
марно более трети опрошенных (37,2 %) оце-
нивают инфраструктуру своего города ниже
средних значений.

Женщина, 24 лет: «…да нет у нас ничего,
так в центре еще может ничего так, но и все».

Мужчина, 35 лет: «Не, ну нормально все, не
так чтобы очень, но жить можно».

Анализ произвольной таблицы сопряжен-
ности (табл. 1) подтвердил наличие ожидае-
мой статистически значимой зависимости меж-
ду размером города и оценками уровня разви-
тия его инфраструктуры. При числе степеней
свободы равным 4 значение критерия 2 со-
ставляет 258,047. Критическое значение 2 при
уровне значимости p = 0,01 составляет 13,277.

Актуализация в муниципальной повест-
ке инфраструктурных проблем инициирует
поиск альтернативных источников роста. Наи-
более перспективным в данном контексте
выглядит потенциал бизнес-структур как ре-
сурсного представителя местного сообще-
ства. Более половины опрошенных (54,4 %)
полагают необходимым привлечение бизнеса
к решению инфраструктурных проблем.
При этом размер города, в котором прожива-
ют респонденты не оказывает влияние на по-
лученное распределение ответов: значение
критерия 2 составляет 2,996. Критическое
значение 2 при уровне значимости p < 0,05 со-
ставляет 9,488. Таким образом, связь между
факторным и результативным признаками ста-
тистически не значима.

При этом у участников фокус-групповой
дискуссии идентифицируются разные мотива-
торы участия бизнеса в практиках развития
городской инфраструктуры: вложение ресур-
са для привлечения клиентов и формат бла-
готворительности.

Мужчина, 65 лет: «Почему бы и нет, у них
[бизнеса] есть на что делать. <…> Ты сначала
вложи, а потом и заработаешь, а то как по-
другому? Хочешь, чтобы было хорошо, так сде-
лай сам, денег-то [у городских властей] на все
нет, а может и желания, конечно, но по мне по-
могаешь людям и к тебе придут, так это рабо-
тает».

Женщина, 57 лет: «Не согласна, не обяза-
тельно, что решаешь проблему и все [покупате-

Таблица 1
Зависимость между размером города и уровнем развития его инфраструктуры

в оценках населения, %

Размер города Уровень развития инфраструктуры города 
Низкий Средний Высокий 

Малый  39,2 33,9 26,9 
Средний 13,0 41,7 45,4 
Крупный 6,0 12,7 81,3 

Примечание. Составлено автором по результатам исследования.



130

СОЦИОЛОГИЯ И СОЦИАЛЬНЫЕ ТЕХНОЛОГИИ

Logos et Рraxis. 2025. Т. 24. № 3

ли] к тебе, но сам же здесь живешь, смотришь
вокруг и все серо, грязно, а ты можешь решить.
Не жди благодарности, сам для себя сделай, что-
бы твоим детям здесь тоже было хорошо, могли
в школу пойти, родители могли лечиться здесь,
а не ехать [в районный центр]. Каждому по воз-
можностям».

Анализ материалов первой и второй волн
также не показал наличие колебаний в оценоч-
ных суждениях респондентов (53,8 % в 2023 г.),
что может свидетельствовать об устойчивом
запросе со стороны населения на привлечение
ресурсов частного бизнеса. Вместе с тем
вариабельность полученных ответов позволя-
ет отследить смещение тренда общественно-
го запроса от участия бизнеса в благоустрой-
стве территории (благоустройство обще-
ственных пространств, дорожные работы и пр.)
и спонсирования работ по ремонту городской
инфраструктуры к строительству новых инф-
раструктурных объектов. Необходимость дан-
ной инициативы отмечает более половины
опрошенных (53,5 %). Полученные распреде-
ления ответов поднимают дискуссионный воп-
рос о векторе приложения ресурсного потен-
циала бизнес-структур: качественное обнов-
ление инфраструктуры или ее количественное
разнообразие? В пользу второго суждения
свидетельствует запрос населения на участие
бизнеса в открытии новых инфраструктурных
объектов культурной и досуговой направлен-
ности (37,8 %).

Материалы исследования показали, что
высокодоходные респонденты в сравнении
с теми, кто оценил свой доход как «низкий»,
чаще видят необходимость в участии бизне-
са (59,1 % vs 52,2 %). В 2023 г. данный разрыв
в оценочных суждениях респондентов был
менее выражен (57,8 % vs 53,0 %). Получен-
ные данные позволяют сделать вывод,
что среди низкодоходных групп в большей
степени выражены патерналистские ожидания
в части развития городской инфраструктуры,
тогда как высокодоходные группы рассмат-
ривают более широкий диапазон «инструмен-
тов» поддержки данного процесса. Косвенным
подтверждением сделанного вывода, может
служить тот факт, что среди высокодоходных
групп выше, чем в среднем по выборке выра-
жено стремление вкладывать собственные
средства в развитие городской инфраструк-

туры (18,3 %, что выше средних значений
на 7,4 процентных пункта). Можно предполо-
жить, что уклонение большей части местного
населения от активной экономической позиции
связано с минимизацией потребностей и на-
деждами на социальное оздоровление терри-
тории благодаря привлечению внешнего ре-
сурса развития. Неопределенные ожидания
низкодоходные группы граждан связывают с
предпринимательской деятельностью других
представителей местного сообщества, тогда
как свои менеджерские компетенции оцени-
вают достаточно низко.

Мужчина, 29 лет: «Мог бы, сам бизнесом
занялся, но тут [в нашем городе] не особо развер-
нешься <…> Я вообще планирую переехать бли-
же к центру [к Москве]... ».

Женщина, 42 года: «Ой нет, не мое это, это
столько всего нужно понимать, чтобы не прого-
реть, не обманули, и постоянно вертишься туда-
сюда, а денег может много и не заработаешь,
тут нужно еще уметь развернуться. <…> Каких
знаний не хватает? Да всех, наверное, там финан-
сы, все такое нужно хорошо считать, что-куда
купить-продать, законы, да, тоже, а то потом
еще и должен окажешься».

Результаты исследования показали нали-
чие очень слабой статистической зависимос-
ти между уровнем удовлетворенности респон-
дентов состоянием городской инфраструкту-
ры и запросом на участие бизнеса в ее разви-
тии (см. табл. 2). При числе степеней свободы
равным 4 значение критерия 2 составляет
11,337. Критическое значение 2 при уровне
значимости p = 0,05 составляет 9,488. Уровень
значимости p = 0,024, связь между фактор-
ным и результативным признаками стати-
стически значима при уровне значимости
р < 0,05. Однако можно предположить, что
усиление репрезентативности выборочной со-
вокупности будет более ярко высвечивать
указанный тренд.

Однако все же принимая во внимание тот
факт, что с ростом уровня удовлетвореннос-
ти населения городской инфраструктурой ме-
ста своего проживания, запрос на привлече-
ние бизнеса к решению инфраструктурных
проблем будет иметь тенденцию к снижению,
а также тот факт, что приоритетная роль в ре-
шении инфраструктурных проблем отведена
городским властям можно сделать следующий



Logos et Рraxis. 2025. Vol. 24. No. 3 131

О.В. Рогач. Роль бизнеса в развитии инфраструктурного профиля современных городов

вывод. Сегодня наблюдается смещение роли
бизнес-структур с драйвера развития инфра-
структуры городов в сторону усиления их ком-
пенсаторных функций. Пассионарность, кото-
рую часто инкорпорируют в представления о
бизнес-структурах, наталкивается на патерна-
лизм в поведенческих моделях местного на-
селения, что, во-первых, сужает практики
предпринимательской активности (не все го-
товы заниматься бизнесом), а во-вторых, биз-
нес уступает роль активного субъекта преоб-
разовательной деятельности органам власти.
Заниженные ожидания населения косвенным
образом свидетельствуют о низком уровне
репутационного капитала предпринимательс-
ких сообществ. Население малых и средних
городов ориентировано на меценатство со-
стороны бизнеса, смутно представляя как его

возможности, так и направления, где бизнес
имеет возможность приложить свои ресурсы.

Данный эмпирический факт иллюстрирует
восприятие значимости участия бизнеса в фо-
кусе компенсации инфраструктурных дефици-
тов ввиду неспособности органов власти на
высоком уровне обеспечивать воспроизвод-
ство инфраструктурного профиля урбанизиро-
ванных территорий. Можно предположить на-
личие коммуникационных разрывов во взаи-
модействии ключевых субъектов городского
развития, отсутствие фундамента для их вза-
имовыгодного партнерства.

Косвенным подтверждением сделанно-
го вывода служит следующий эмпирический
факт. Каждый пятый опрошенный (27,3 %)
полагает, что бизнес не заинтересован в прак-
тиках развития городской инфраструктуры.
При этом недостаточность участия бизнеса
в модернизации инфраструктурного профиля

территории рассматривается причиной усиле-
ния инфраструктурных проблем территории.
Данный показатель выше в средний и малых го-
родах и ниже в крупных: вариационный размах
в ответах респондентов составляет до 8,3 про-
центных пункта.

Основные выводы

Отвечая в ходе интерпретации эмпири-
ческих данных на поставленные в исследова-
нии вопросы, стоит отметить, что существен-
ной динамики за прошедшие несколько лет
в оценочных суждениях городских жителей
не установлено. Востребованность участия
бизнеса в развитии городской инфраструкту-
ры можно оценить, как достаточную высокую,
однако патерналистские ожидания местного
населения отводят бизнес-структурами не при-
оритетную роль. Гипотеза 1, поставленная
в исследовании, не подтвердилась. Вместе
с тем признание неспособности городских вла-
стей к решению всех инфраструктурных про-
блем территории формирует у местных жи-
телей запрос поиск ресурса извне. Таким об-
разом, гипотеза 2 подтвердилась – по мнению
респондентов, в условиях неспособности вла-
сти решить острые инфраструктурные пробле-
мы бизнес может взять на себя компенсатор-
ные функции по их решению.

В ходе исследования установлено, что ме-
неджерские компетенции большинства опро-
шенных недостаточно развиты для индивиду-
альных предпринимательских инициатив. Од-
нако данный факт можно интерпретировать
и в другом ключе: у большинства респонден-
тов доминирует суженное понимание специфики
ведения бизнеса, ресурсных возможностей

 Таблица 2
Зависимость между удовлетворенностью состоянием городской инфраструктуры

и запросом на участие бизнеса в ее развитии в оценках населения, %

Удовлетворены ли Вы в целом состоянием 
инфраструктуры Вашего города? 

Должен ли частный бизнес участвовать в развитии 
городской инфраструктуры? 

Да Нет Затрудняюсь 
ответить 

Удовлетворен (вполне удовлетворен + 
скорее удовлетворен) 56,0 17,0 26,9 
Неудовлетворен (совсем 
не удовлетворен + скорее 
неудовлетворен) 53,3 18,4 28,3 
Затрудняюсь ответить 32,4 16,2 51,4 

 

Примечание. Составлено автором по результатам исследования.



132

СОЦИОЛОГИЯ И СОЦИАЛЬНЫЕ ТЕХНОЛОГИИ

Logos et Рraxis. 2025. Т. 24. № 3

бизнес-структур. Данный эмпирический факт
находит в том числе отражение в различиях
мотиваторов участия бизнеса, которые были
названы в ходе фокус-группового исследова-
ния. Делается вывод, что устоявшиеся пред-
ставления о традиционном для предпринима-
тельства «эгоизме» могут снижать потенциал
солидаризации местных сообществ, тормозить
практики социального инвестирования в разви-
тие городских территорий.

Данное обстоятельство привело к неко-
торому размытию представлений о приорите-
тах приложения усилий бизнес-структур. Од-
нако полученные в ходе исследования данные
позволили наметить тенденцию: участие биз-
неса в большей степени востребовано для рас-
ширения количества объектов городской ин-
фраструктуры (ее количества). В то же вре-
мя востребованность ее качественного обнов-
ление в условиях инфраструктурных дефици-
тов несколько снижена.

Среди высокодоходных слоев населения
несколько выше доля тех, кто уверен в необ-
ходимости участия бизнеса в данных практиках.
Анализ полученных данных косвенно указы-
вает на репутационную уязвимость бизнеса,
достаточно распространенным является мне-
ние о незаинтересованности предпринимате-
лей в развитии инфраструктурного профиля
территорий, кроме того, население в большин-
стве своем связывает модернизацию городс-
кой инфраструктуры с деятельностью орга-
нов власти.

СПИСОК ЛИТЕРАТУРЫ

Аносов 2020 – Аносов С.С. Социальная ответствен-
ность бизнеса: условия для консолидации
// Социология. 2020. № 3. С. 69–82.

Белова 2020 – Белова М.Т. Мультипликативные эффек-
ты от реализации инфраструктурных проектов
// Финансовые рынки и банки. 2020. № 1. С. 18–21.

Белоусов, Давыдов 2024 – Белоусов А.Б., Давы-
дов Д.А. Городские конфликты в России:
между «правом на город» и NIMBY (на при-
мере Иркутска и Новосибирска) // Мир Рос-
сии. 2024. Т. 33, № 3. С. 99–117. DOI: 10.17323/
1811-038X-2024-33-3-99-117

Величко 2020 – Величко А.В. Роль местных бюдже-
тов и муниципальных органов власти в уп-
равлении развитием социальной инфраструк-

туры региона // Journal of Economic Regulation
(Вопросы регулирования экономики). 2020.
№ 11 (1). С. 36–47.

Капустина, Садыков, Подгорский 2023 – Капусти-
на Н.В., Садыков А.И., Подгорский Я. Роль
инвестиций в инфраструктуру в экономи-
ческом росте и сбалансированном регио-
нальном развитии // Финансы: теория и прак-
тика. 2023.  № 27 (2). С. 50–63. DOI: 10.26794/
2587-5671-2023-27-2-50-63

Карандасова 2023 – Карандасова Я.В. Потенциаль-
ные траектории регионального развития со-
циальной ответственности бизнеса в услови-
ях санкционной политики (на материалах
Краснодарского края) [Региональная эконо-
мика и управление: электронный научный
журнал. 2023. № 3] // https://eee-region.ru/
article/7501/

Кузнецов 2020 – Кузнецов А.О. Развитие принципа
корпоративной социальной ответственности
// Московский экономический журнал. 2020. № 9.
С. 260–263. DOI: 10.24411/2413-046Х-2020-10608

Поподько, Нагаева, Шишацкий 2022 – Поподько Г.И.,
Нагаева О.С., Шишацкий Н.Г. Роль крупных
компаний в снижении бедности и социально-
го неравенства населения ресурсного регио-
на // Журнал Сибирского федерального уни-
верситета. Гуманитарные науки. 2022. T. 15,
№ 7. С. 987–1000. DOI: 10.17516/1997-1370-0903

Рогач 2025 – Рогач О.В. Потенциал участия бизне-
са в развитии социальной инфраструктуры
(на основе оценок общественного мнения)
// Ars Administrandi (Искусство управления).
2025. Т. 17, № 2. С. 403–420. DOI: 10.17072/2218-
9173-2025-2-403-420

Рогач, Фролова 2024 – Рогач О.В., Фролова Е.В.
Развитие социальной инфраструктуры
в муниципалитетах: проблемы и перспекти-
вы роста // Муниципальная академия. 2024.
№ 3. С. 100–110.

Савчук, Черепанова 2023 – Савчук Г.А., Черепано-
ва К.М. Корпоративная социальная ответ-
ственность бизнеса как инструмент форми-
рования бренда северной территории для
внутренней целевой аудитории // Знак: про-
блемное поле медиаобразования. 2023.
№ 3 (49). С. 44–52. DOI: 10.47475/2070-0695-
2023-49-3-44-52

Семенов, Гилева 2022 – Семенов А.В., Гилева А.И.
Российские инструменты городского плани-
рования в перспективе социологического
институционализма // Экономическая соци-
ология. 2022. Т. 23, № 4. С. 73–95. DOI:
10.17323/1726-3247-2022-4-73-95

Симакова, Волков, Тишков 2023 – Симакова А.В.,
Волков А.Д., Тишков С.В. Экологические и со-



Logos et Рraxis. 2025. Vol. 24. No. 3 133

О.В. Рогач. Роль бизнеса в развитии инфраструктурного профиля современных городов

циальные аспекты деятельности градообра-
зующего предприятия в арктическом моно-
городе (на примере Костомукши) // Вестник
Московского университета. Серия 6, Эконо-
мика. 2023. Т. 58, № 6. С. 149–169. DOI:
10.55959/MSU0130- 0105-6-58-6-9

Теодорович и др. 2023 – Теодорович М.Л., Пато-
кина Н.Н., Софронова Ю.Л., Шангин Н.В. Го-
товность предпринимателей малого города к
партисипативному управлению развитием
территории (на примере Нижегородской об-
ласти) // Теория и практика общественного
развития. 2023. № 6. С. 60–72. DOI: 10.24158/ti-
por.2023.6.6

Фролова 2024 – Фролова Е.В. Общественная актив-
ность населения в муниципалитетах: пробле-
мы доверия и точки роста // Муниципальная
академия. 2024. № 2. С. 508–515. DOI: 10.52176/
2304831X_2024_02_508

Шамин, Проваленова 2020 – Шамин А.Е., Провале-
нова Н.В. Организационно-экономические
условия развития социальной инфраструкту-
ры сельских территорий // Вестник НГИЭИ.
2020. № 2. С. 77–89.

Юрьева 2022 – Юрьева Т.В. Социальная инфра-
структура в системе целей устойчивого инк-
люзивного развития // Вестник Академии зна-
ний. 2022. № 2. С. 340–348.

Horton, Penny 2023 – Horton A., Penny J. Towards a
Political Economy of Social Infrastructure:
Contesting “Anti-Social Infrastructures”
in London // Antipode. 2023. Vol. 55, № 6. P. 1711–
1734. DOI: 10.1111/anti.12955

Kim Y.-K., Kim D. 2024 – Kim Y.-K., Kim D. Role of
Social Infrastructure in Social Isolation Within
Urban Communities // Land. 2024. Vol. 13, № 8.
P. 1–13. DOI:10.3390/ land13081260

Musterd et al. 2017 – Musterd S., Marcinczak S., van
Ham M., Tammaru T. Socioeconomic Segregation
in European Capital Cities. Increasing Separation
Between Poor and Rich // Urban Geography. 2017.
Vol. 38, № 7. P. 1062–1083. DOI: 10.1080/02723638.20
16.1228371

Nicoletti, Sirenko, Verma 2022 – Nicoletti L., Sirenko M.,
Verma T. Disadvantaged communities have lower
access to urban infrastructure // Environment and
Planning B. 2022. Vol. 50, № 3. Р. 831–849.
DOI:10.1177/23998083221131044

Sanggoro, Alisjahbana, Mohamad 2023 – Sanggoro H.B.,
Alisjahbana S.W., Mohamad D. Environment
and Social Framework: Compromise of Interest
as Social Conflicts Resolution in Infrastructure
Projects / /  In tern at ional  Jour nal  of
Sustainable Development and Planning. 2023.
Vol. 18, № 1. P. 127–137. DOI: 10.18280/
ijsdp.180113

REFERENCES

Anosov S.S., 2020. Social Responsibility of Business:
Conditions for Consolidation. Sotsiologiya,
no. 3, pp. 69-82.

Belova M.T., 2020. Multiplier Effects from The
Implementation of Infrastructure Projects.
Finansovyye rynki i banki, no. 1, pp. 18-21.

Belousov A.B., Davydov D.A., 2024. Urban Conflicts
in Russia: Between the “Right to the City”
and NIMBY in Irkutsk and Novosibirsk. Mir
Rossii, vol. 33, no. 3, pp. 99-117. DOI: 10.17323/
1811-038X-2024-33-3-99-117

Velichko A.V., 2020. The Role of Local Budgets and
Municipal Authorities in Managing the
Development of Social Infrastructure in the Region.
Journal of Economic Regulation (Voprosy
regulirovaniya ekonomiki), no. 11 (1), pp. 36-47.

Kapustina N.V., Sadykov A.I., Podhorsky J., 2023.
The Role of Infrastructure Investment in
Economic Growth and Balanced Regional
Development. Finance: Theory and Practice,
no. 27 (2), pp. 50-63. DOI: 10.26794/2587-
56712023-27-2-50-63

Karandasova Ya.V., 2023. Potential Regional
Tra ject or ies  of Corporate  Socia l
Responsibility’s Development in the Context
of Sanctions Policy (On the Materials of the
Krasnodar Territory). Regional Economy
and Management: Electronic Scientific
Journal, no. 3. URL: https://eee-region.ru/
article/7501/

Kuznetsov A.O., 2020. Development of the Principle
of Corporate Social Responsibility. Moskovskiy
ekonomicheskiy zhurnal, no. 9, pp. 260-263.
DOI: 10.24411/2413-046X-2020-10608

Popodko G.I., Nagaeva O.S., Shishatsky N.G., 2022.
The Role of Large Companies in Reducing
Poverty and Social Inequality of the Population
of a Resource Region. Zhurnal Sibirskogo
federalnogo universiteta. Gumanitarnyye
nauki, vol. 15, no. 7, pp. 987-1000. DOI: 10.17516/
1997-1370-0903

Rogach O.V., 2025. “Potential for Business Participation
in the Development of Social Infrastructure
(Based on Public Opinion Assessments). Ars
Administrandi, vol. 17, no. 2, pp. 403-420. DOI:
10.17072/2218-9173-2025-2-403-420

Rogach O.V., Frolova E.V., 2024. Development of Social
Infrastructure in Municipalities: Problems and
Growth Prospects. Munitsipalnaya akademiya,
no. 3, pp. 100-110.

Savchuk G.A., Cherepanova K.M., 2023. Corporate Social
Responsibility of Business as a Tool for the
Formation of the Brand of the Northern Territory for
the Internal Target Audience. Znak: problemnoe



134

СОЦИОЛОГИЯ И СОЦИАЛЬНЫЕ ТЕХНОЛОГИИ

Logos et Рraxis. 2025. Т. 24. № 3

pole mediaobrazovanija, no. 3 (49), pp. 44-52.
DOI: 10.47475/2070-0695-2023-49-3-44-52

Semenov A.V., Gileva A.I., 2022. Russian Instruments of
Urban Planning from the Sociological Insti-
tutionalism Perspective. Journal of Economic
Sociology = Ekonomicheskaya sotsiologiya,
vol. 23, no 4, pp. 73-95. DOI: 10.17323/1726-3247-
2022-4-73-95

Simakova A.V., Volkov A.D., Tishkov S.V., 2023.
Environmental and Social Aspects of a City-
Forming Enterprise Activity in Arctic Individual
City (Evidence of Kostomuksha). Lomonosov
Economics Journal, vol. 58, no. 6, pp. 149-169.
DOI: 10.55959/MSU0130-0105-6-58-6-9.

Theodorovich M.L., Patokina N.N., Sofronova Ju.L.,
Shangin N.V., 2023. Readiness of Small Town
Entrepreneurs for Participatory Management of
Territorial Development (Case Study of Nizhny
Novgorod Region). Theory and Practice of
Social Development ,  no. 6, pp. 60-72.
DOI:10.24158/tipor.2023.6.6

Frolova E.V., 2024. Public Activity of the Population in
Municipalities: Problems of Trust and Growth
Points. Munitsipalnaya akademiya, no. 2,
pp. 508-515. DOI: 10.52176/
2304831X_2024_02_508

Shamin A.E., Provalenova N.V., 2020. Organizational
and Economic Conditions for The Development

of Social Infrastructure in Rural Areas. Vestnik
NGIEI, no. 2, pp. 77-89.

Yuryeva T.V., 2022. Social Infrastructure in The System
of Sustainable Inclusive Development Goals.
Vestnik Akademii znaniy, no. 2, pp. 340-348.

Horton A., Penny J., 2023. Towards a Political Economy
of Social Infrastructure: Contesting “Anti-Social
Infrastructures” in London. Antipode, vol. 55,
no. 6, pp. 1711-1734. DOI: 10.1111/anti.12955

Kim Y.-K., Kim D., 2024. Role of Social Infrastructure in
Social Isolation Within Urban Communities. Land,
vol. 13, no 8, pp. 1-13. DOI: 10.3390/land13081260

Musterd S., Marcinczak S., van Ham M., Tammaru T. 2017.
Socioeconomic Segregation in European Capital
Cities. Increasing Separation Between Poor and
Rich. Urban Geography, vol. 38, no. 7, pp. 1062-
1083. DOI: 10.1080/02723638.20 16.1228371

Nicoletti L., Sirenko M., Verma T., 2022. Disadvantaged
Communities Have Lower Access to Urban
Infrastructure. Environment and Planning B,
vol. 50, no. 3, pp. 831-849. DOI: 10.1177/
23998083221131044

Sanggoro H.B., Alisjahbana S.W., Mohamad D., 2023.
Environment and Social Framework: Compromise
of Interest as Social Conflicts Resolution in
Infrastructure Projects. International Journal of
Sustainable Development and Planning, vol. 18,
no 1, pp. 127-137. DOI: 10.18280/ijsdp.180113

Information About the Author

Olga V. Rogach, Doctor of Sciences (Sociology), Associate Professor, Professor, Department of
Sociology, Financial University under the Government of the Russian Federation, Prosp. Leningradsky,
49/2, 125167 Moscow, Russian Federation, rogach16@mail.ru, https://orcid.org/0000-0002-3031-4575

Информация об авторе

Ольга Владимировна Рогач, доктор социологических наук, доцент, профессор кафедры социо-
логии, Финансовый университет при Правительстве Российской Федерации, просп. Ленинградский, 49/2,
125167 г. Москва, Российская Федерация, rogach16@mail.ru, https://orcid.org/0000-0002-3031-4575



Logos et Рraxis. 2025. Vol. 24. No. 3 135


П

ат
ок

ин
а Н

.Н
., 2

02
5

СОЦИОЛОГИЯ И СОЦИАЛЬНЫЕ ТЕХНОЛОГИИ



www.volsu.ru

DOI: https://doi.org/10.15688/lp.jvolsu.2025.3.14

UDC 316.334.52 Submitted: 12.08.2025
LBC 60.59 Accepted: 02.09.2025

THE ROOTEDNESS OF ADOLESCENTS IN THE RESIDENTIAL AREA:
THE POTENTIAL OF ART MONITORING

Natalia N. Patokina
Lobachevsky State University of Nizhny Novgorod, Nizhny Novgorod, Russian Federation

Abstract. The article presents an analysis of the perception of the adolescent population of a small town –
the territory of residence – an assessment of the degree of its rootedness. As a method, one of the art methods was
used – the analysis of 68 pairs of drawings made by students of grades 5-6 of secondary schools in small towns of
the Nizhny Novgorod region (Zavolzhye and Gorodets). Drawing was characterized by spontaneity and the absence
of a verbal or visual pattern. The analysis allowed us to take into account the social characteristics of children
(gender, age, and city of residence). The analysis of the drawings was based on a certain coding system presented
in the works of sociologists who used this art method. The article discusses theoretical approaches to conducting
such a study and presents the elements that formed the basis of the analysis carried out. Zavolzhye and Gorodets
of the Nizhny Novgorod region are typical small towns located in the same administrative-territorial entity,
characterized by sufficient proximity to the regional center, a similar economic profile, accessibility to the transport
network, pronounced socio-cultural and industrial traditions, and an established activity landscape through which
the processes of urban development are more clearly manifested, including the determinants of youth commitment
to it. The study of adolescents’ attitudes towards their small homeland through drawings seems to be a promising
approach due to the possibility of identifying universal factors of rejection and rooting for future adults’ characteristic
of small towns. The research results are considered in the context of the author’s concept of activity-based
landscaping. Based on the analysis, the typology of the demographic group under consideration has been
constructed with the identification of social groups in it, differing in varying degrees of rootedness in the territory
of residence, and the characteristics of the formed groups have been identified. The implemented research model
and methodology can be applied in other small territories to understand the possibilities of involving adolescents
in existing or emerging grassroots socio-economic practices in order to preserve and root young people in the
territory, including through involvement in interaction with the main local social actors and integration into the
processes of territorial social and economic development. A vision of the direction of further research on the
development of the concept of activity-based landscaping is presented.

Key words: activity-based landscaping, art method, small town, migration, rootedness, territorial development,
conservation of people.

Citation. Patokina N.N. The Rootedness of Adolescents in the Residential Area: The Potential of Art
Monitoring. Logos et Praxis, 2025, vol. 24, no. 3, pp. 135-146. (in Russian). DOI: https://doi.org/10.15688/
lp.jvolsu.2025.3.14

УДК 316.334.52 Дата поступления статьи: 12.08.2025
ББК 60.59 Дата принятия статьи: 02.09.2025

УКОРЕНЕННОСТЬ ПОДРОСТКОВ НА ТЕРРИТОРИИ ПРОЖИВАНИЯ:
ПОТЕНЦИАЛ АРТ-МОНИТОРИНГА

Наталья Николаевна Патокина
Нижегородский государственный университет им. Н.И. Лобачевского,

г. Нижний Новгород, Российская Федерация

Аннотация. Представлен анализ восприятия подростковым населением малого города территории
проживания, оценка степени укорененности. В качестве метода использован один из арт-методов – анализ



136

СОЦИОЛОГИЯ И СОЦИАЛЬНЫЕ ТЕХНОЛОГИИ

Logos et Рraxis. 2025. Т. 24. № 3

68 пар рисунков, выполненных учащимися 5–6-х классов общеобразовательных школ малых городов Ниже-
городской области (Заволжье и Городец). Рисование характеризовалось спонтанностью, отсутствием сло-
весного или визуального шаблона. Анализ рисунков строился на определенной системе кодирования, пред-
ставленной в работах социологов, применявших данный арт-метод, и позволил учитывать социальные харак-
теристики детей (пол, возраст, город проживания). В статье рассматриваются теоретические подходы по про-
ведению такого исследования и представлены элементы, которые легли в основу осуществленного анализа.
Заволжье и Городец Нижегородской области – типичные малые города, расположенные в одном админист-
ративно-территориальном образовании, обладающие достаточной близостью к областному центру, сход-
ным экономическим профилем, доступностью транспортной сети, выраженными социокультурными, про-
изводственной традициями, сложившимся деятельностным ландшафтом, через который отчетливее прояв-
ляются процессы развития города, в их числе детерминанты приверженности ему молодежи. Исследование
установок подростков по отношению к малой родине через рисунки представляется перспективным подхо-
дом в связи с возможностью выделения универсальных, характерных для малых городов факторов отторже-
ния и укоренения будущих взрослых. Результаты исследования рассматриваются в контексте авторской кон-
цепции деятельностного ландшафтинга. На основе проведенного анализа построена типология рассматри-
ваемой демографической группы с выделением в ней социальных групп, отличающихся разной степенью
укорененности на территории проживания, выявлены характеристики сформированных групп. Реализован-
ная исследовательская модель и методика могут быть применены на других малых территориях для понима-
ния возможностей вовлечения подростков в существующие или складывающиеся низовые социально-эко-
номические практики с целью сохранения на территории и укоренения молодежи, в том числе через вовле-
чение во взаимодействие с основными локальными социальными акторами, встраивание в процессы терри-
ториального социального и экономического развития. Представлено видение направленности дальнейших
исследований по развитию концепции деятельностного ландшафтинга.

Ключевые слова: деятельностный ландшафтинг, арт-метод, малый город, миграция, укорененность,
территориальное развитие, народосбережение.

Цитирование. Патокина Н. Н. Укорененность подростков на территории проживания: потенциал арт-
мониторинга  // Logos et Praxis. – 2025. – Т. 24, № 3. – С. 135–146. – DOI: https://doi.org/10.15688/lp.jvolsu.2025.3.14

Введение

Одной из ключевых задач сохранения
и развития территории как полноценно функ-
ционирующего социально-экономического ме-
ханизма является достижение устойчивости
локальных сообществ в отношении и числен-
ности населения, демографической и социаль-
ной структуры этого населения и доли в нем
жителей трудоспособного возраста, ориенти-
рованных на реализацию своих жизненных
стратегий в ее пределах. Указанная задача,
в том числе, актуальна в силу того, что в ус-
ловиях действия стратегических нацио-
нальных документов по пространственному
развитию негативные тенденции демографи-
ческого сжатия, а также ухудшение демогра-
фической структуры населения («вымывание»
трудоспособной его части) продолжают суще-
ствовать. В особенности они проявляются
в отношении малых городов даже при том, что
рождаемость в них остается более высокой,
чем в мегаполисах. Развитие малого города
в значительной степени связано с установками

детей и подростков в отношении привержен-
ности месту проживания, определяющими их
будущее (степенью укорененности) – не аб-
страктное, а территориально определенное.
Подростки, так или иначе оценивая простран-
ство проживания, выбирают свою жизненную
траекторию, исходя не столько из реальной
ситуации (как свойственно видеть и оценивать
взрослым), сколько из собственного ее вос-
приятия. В результате формируется образ
желаемого будущего, локализованного в про-
странстве проживания либо, напротив, за его
пределами – территориально или символичес-
ки. В этом отношении любой малый город
обладает менее выигрышными позициями как
место, по отношению к которому в массовом
сознании устойчиво закрепилось мнение о нем,
как о «бесперспективном», «малоразвитом»,
распространяемое на основе возможности тру-
доустройства, доступности привлекательной
работы, интересного досуга, личностного раз-
вития, – в целом на доступность «достойной»
жизненной перспективы, пусть во многом су-
ществующей лишь в пространстве новых и но-



Logos et Рraxis. 2025. Vol. 24. No. 3 137

Н.Н. Патокина. Укорененность подростков на территории проживания: потенциал арт-мониторинга

вейших социокультурных мифов. В данной
картине мира стартовые условия и возмож-
ности оцениваются низко, родной населен-
ный пункт выпадает из образа желаемого бу-
дущего, присутствует в нем, проявлено или
косвенно, как источник идентичности, но не
место ее воплощения.

Целостное понимание того, как подрос-
тки видят свою перспективу, с какими уста-
новками относительно территории проживания
они приближаются к своему взрослому буду-
щему, в какой степени в этих установках при-
сутствует ориентированность на действие
(пусть «завтра», но «здесь»), готовы ли они
возвращаться по завершении учебы, каков
характер их связи с родным городом, как ее
укрепить, что побуждает или вынуждает под-
ростков думать об отъезде по достижении
самостоятельности и как на это можно вли-
ять – это вопросы, ответы на которые жиз-
ненно важны для сохранения и развития ма-
лых городов. Об актуальности их свидетель-
ствует и сформировавшийся вектор государ-
ственной политики по обеспечению человеко-
центричности решений в сфере развития и со-
ответствующие нормативные акты [Указ Пре-
зидента РФ от 21.12.2017... web; Указ Прези-
дента РФ от 09.11.2022... web; Распоряжение
Правительства РФ от 28.12.2024... web]. Кон-
цепция деятельностного ландшафтинга позво-
ляет приблизиться к пониманию того, каким
образом можно структурировать лишь демог-
рафически однородную группу подростков по-
признаку различного отношения к месту жи-

тельства и разной его оценки, например, как
города для долгосрочного проживания, соот-
ветственно социальному и экономическому
предложениям, направленных на закрепление
молодежи, чтобы они оказывались адресны-
ми и воспринимаемыми содержательно.

Методы, связанные с прямым обраще-
нием к представителям целевой группы, не-
достаточно полно отражают действительное
восприятие подростками своей ситуации. Ана-
лиз рисунков – это относительно новый ме-
тод в качественных социологических иссле-
дованиях, где рисунок «рассматривается как
инструмент изучения социального восприятия
какого-либо конкретного события, определен-
ного предмета, как средство для фиксации
границ и содержания образа некоторой соци-

альной проблемы или явления» [Сапрыкина,
Пашкевич 2015, 85]. Арт-методы сегодня
часто используют в социально-политических
исследованиях, где объектом наблюдения яв-
ляются взрослые люди, а тематика подразу-
мевает наличие социально-одобряемых или
стереотипных ответов, что может искажать
результаты при применении опросных мето-
дов [Алтынцева 2012, 105; Букреева 2012, 37;
Гуреев 2007, 135]. Социологи отмечают, что
использование рисунков в качестве метода
получения информации является обоснован-
ным и в ситуациях, когда респондентам слож-
но вербально выразить свое отношение к про-
блеме или существуют коммуникационные
барьеры. Особенно это актуально при изуче-
нии социальных установок детей и подрост-
ков. Эффективность применения визуальных
методов (детских рисунков) была продемон-
стрирована несколькими российскими и зару-
бежными исследователями [Орех, Бойцова
2023, 172; Scherer 2016; Literat 2013].

Указанный метод использовался нами
с целью анализа установок подростков по от-
ношению в территории проживания; того, как
они локализуются и проецируются на простран-
ство малого города. В фокусе нашего внима-
ния – развитие малой территории как простран-
ства с пониженным уровнем экономических
ресурсов, но более высоким уровнем вовле-
чения местных сообществ в вопросы жизне-
деятельности [Ивашиненко, Теодорович, Па-
токина 2023, 3].

Поколенческие аспекты
жизненных стратегий

будущих взрослых в концепции
деятельностного ландшафтинга

В качестве теоретической базы иссле-
дования использована авторская концепция
деятельностного ландшафтинга, представлен-
ная в научных статьях по социологии и на на-
учно-практических конференциях. Деятельно-
стный ландшафт развития территории опре-
делен нами как совокупность устойчиво осу-
ществляемых в ее пределах социальными ак-
торами открытых низовых частных практик и
инициатив, взаимосвязанных с иными отлича-
ющими территорию ландшафтами. Для описа-
ния работы по развитию деятельностного



138

СОЦИОЛОГИЯ И СОЦИАЛЬНЫЕ ТЕХНОЛОГИИ

Logos et Рraxis. 2025. Т. 24. № 3

ландшафта вводится термин деятельностно-
го ландшафтинга развития территории, под
которым понимаем устойчивое равноправное
взаимодействие социальных акторов и иных
заинтересованных сторон для взаимоинтегра-
ции существующих в ее пределах низовых
практик, инициатив и инициируемых извне по
отношению к территории действий по ее раз-
витию [Патокина 2024].

Существующие исследования, включа-
ющие в себя изучение «социального простран-
ства», «социального ландшафта», «ландшаф-
та», развития малых территорий, фокусируют
и ограничивают внимание на одном из аспек-
тов функционировании локального социума –
экономическом или социальном. В качестве
теоретических подходов при формировании
авторской концепции использованы идеи «со-
циологии пространства» А. Филиппова, «куль-
турного (антропогенного) ландшафта» Б. Ро-
домана [Родоман 2023, 217; Филиппов 2008, 7].
Концепция деятельностного ландшафтинга
основывается на деятельностно-активистской
парадигме, рассматриваемой в логике подхо-
дов экономической социологии. Деятельност-
но-активистский подход отражен в исследо-
ваниях А. Турена, В. Ядова, Т. Заславской,
О. Аксеновой [Турен 1998, 23; Ядов 2009, 18;
Заславская, Ядов 2008, 8; Аксенова 2016, 34].
Среди подходов к анализу социокультурного
ландшафта через взаимодействие, взаимосвя-
зи, идентичность мы выделяем социокультур-
ный, представленный Н.И. Лапиным, Л.А. Бе-
ляевой, А.Н. Плещенко, А. Аппадураи [Лапин,
Беляева 2010, 6; Плещенко 2021, 111; Appadurai
1996, 119].

Одной из целей предложенной авторской
концепции стало преодоление разъединеннос-
ти действующих исследований, объединения
их, рассмотрение развития малой территории
как целостного процесса изменения ее дея-
тельностного ландшафта через взаимодей-
ствие реализуемых на малой территории эко-
номических инициатив по развитию внешних
акторов с локальным социально-экономичес-
ким ландшафтом – совокупностью низовых
горизонтальных экономических практик мес-
тных акторов. Эти практики направлены на по-
лучение экономического результата, однако
в условиях локального сообщества они опосре-
довывается социальными взаимоотношениями,

и в силу этого их результативность, успеш-
ность, как правило, детерминируются харак-
тером, качеством социальных связей и соци-
ального взаимодействия между их акторами,
а воплощение этих инициатив оказывается
процессом и экономическим, и социальным.
Способность, готовность внешних акторов
содержательно учитывать либо игнорировать
социальный контекст экономического поведе-
ния акторов локальных, в первую очередь ре-
ализующих собственные долгосрочные про-
екты и стратегии, неизбежно предопределяет
социально-экономический характер, результаты
и последствия их деятельности на территории.
В данном исследовании мы фокусируем вни-
мание на таком важном факторе развития ло-
кального деятельностного ландшафта, опре-
деляющем динамику доли в населении тер-
ритории экономически активных жителей, ори-
ентированных на длительное проживание в ее
пределах, как восприятие данной перспекти-
вы будущими взрослыми.

Подростки, естественный источник по-
полнения данной группы на фоне околонуле-
вых миграционных приростов населения ма-
лых территорий, определяют своим выбором
их будущее, неявно являясь в этом смысле
одним из основных акторов территориаль-
ного развития. Жизненный выбор, делаемый
ими в будущем, по достижении взрослого воз-
раста, предопределяется и проявляется в их
текущем восприятии пространства прожи-
вания. Оценка и восприятие подростками си-
туации на территории проживания, предложе-
ний, поступающих извне по ее преобразова-
нию, в сопоставлении с возможностями реа-
лизации текущих интересов и предполагаемых
жизненных траекторий важны как индикатор
склонности к укоренению на территории либо,
напротив, отчуждению от нее. Понимание ос-
нований и характера действий подросткового
населения, детерминант их эмоциональной
связи с территорией проживания, их привер-
женности или отчуждения от нее открывает
возможность корректировки будущего соци-
ально-экономического поведения молодого
поколения через воздействие на текущее вос-
приятие, создание и предложение перспектив,
гармоничных и дружественных актуальным
представлениям молодежи о способах и ре-
зультатах воплощения жизненных стратегий.



Logos et Рraxis. 2025. Vol. 24. No. 3 139

Н.Н. Патокина. Укорененность подростков на территории проживания: потенциал арт-мониторинга

Существующая в силу возрастных, соци-
альных, экономических и иных различий в жиз-
ни подростков дифференциация восприятия
ситуации и будущего влечет необходимость
также дифференцированного по форме и по
содержанию обращения к ним, направленно-
го на закрепление и усиление действия фак-
торов закрепления и минимизации влияния
факторов отторжения. Этим определяется
актуальность диагностического метода, по-
зволяющего структурировать исследуемую
категорию жителей малой территории, выяв-
ляя группы подростков, различающиеся меж-
ду собой, но обладающие внутренней одно-
родностью по признаку характера восприятия
территории присутствия как места, привлека-
тельного для длительного проживания.

Эмпирическая база исследования

Для изучения восприятия подростками
территории проживания, степени их укоренен-
ности использован один из арт-методов – ана-
лиз рисунков. Исследование проведено среди
учащихся 5–6-х классов общеобразователь-
ных школ Городецкого муниципального окру-
га Нижегородской области в двух малых от-
носящихся к нему городах: Заволжье и Горо-
дец. Школьников попросили нарисовать ме-
сто, где они живут сейчас, и место, где они
хотели бы жить в будущем. Рисование было
спонтанным, не предлагалось словесного или
визуального шаблона. При анализе была
возможность учитывать социальные харак-
теристики детей (пол, возраст, город прожи-
вания). Всего было получено 68 пар дет-
ских рисунков.

Для анализа рисунков была использова-
на система кодирования, в основу которой был
положен ряд методологических принципов,
описанных в работах социологов, применяв-
ших данный арт-метод. Например, А. Брант-
вейт и П. Купер используют следующую сис-
тему и рассматривают в рисунках «характе-
ристики (настроение, тональность, воздей-
ствие); содержание (объекты, тема); конно-
тации (ассоциации, смыслы); окружающий
контекст (история, происходящее, актуальные
события)» [Гуреев 2007, 133; Branthwaite,
Cooper 2001, 258]. Наиболее полный подход
к анализу и интерпретации рисунков с выде-

лением элементов отражен в работах С. Гу-
реева [Гуреев 2007, 133].

При этом в некоторых исследованиях
подчеркивается, что именно «категории “ком-
позиция” и “предметность” являются специ-
фичными для отражения образа социального
объекта и наиболее значимыми для интерпре-
тации отношения респондента к заданному
объекту» [Фоломеева 2003, 93]. Данные со-
ставляющие стали центральными при разра-
ботке системы интерпретации и кодирования
рисунков в нашем исследовании. В основу
анализа легли следующие элементы:

– предметность: описание объектов,
изображенных на рисунке (разработана сис-
тема кодов);

– символы, присутствующие или не при-
сутствующие на рисунке (разработана систе-
ма кодов);

– реалистичность изображения (оценка
по 5-балльной шкале, где 5 – изображение
полностью фантастично, 1 – полностью реа-
листичное изображение);

– размер объекта, его включенность
в композицию (оценка по 5-балльной шкале,
где 5 – один центральный объект, 1 – компо-
зиция из нескольких объектов);

– уровень детализации рисунка (оценка
по 5-балльной шкале, где 5 – детали объектов
прорисованы, 1 – изображение схематично);

– уровень красочности рисунка (оценка по
5-балльной шкале, где 5 – наиболее красочный
рисунок, 1 – набросок карандашом / ручкой);

– основной цвет рисунка.

Описание исследования

По результатам анализа рисунков школь-
ников было выделено 4 группы подростков
с разной степенью укорененности на террито-
рии проживания:

– активная укорененная группа (21 чело-
век), которая соотносит свое будущее с раз-
витием на территории проживания;

– пассивная укорененная группа (17 че-
ловек), которая, с одной стороны, проявляет
социальные маркеры укорененности, но не
связывает свое будущее с территорией про-
живания;

– группа формирующейся мобильной ак-
тивности (6 человек), ориентированная на разрыв



140

СОЦИОЛОГИЯ И СОЦИАЛЬНЫЕ ТЕХНОЛОГИИ

Logos et Рraxis. 2025. Т. 24. № 3

связей с территорией проживания, однако пока
не понимающая направление переезда;

– группа осознанной мобильной активно-
сти (24 человека), более всех ориентирован-
ная на разрыв связей с территорией прожива-
ния, смену места жительства, при этом уже
сориентированная в отношении направления
переезда.

Активная укорененная группа

Дети, демонстрирующие социальные
маркеры укорененности, чаще всего описы-
вая место, где они живут сейчас, рисуют свой
дом и двор, реже интерьер квартиры
(см. табл. 1, табл. 2). Это может быть как
один центральный объект, так и более слож-
ная композиция, но чаще все же мы видим один
центральный объект (размер объектов – 3,8,
см. табл. 3). Изображения отличает деталь-
ность прорисовки (3,5 – один из самых высо-
ких показателей в группах, см. табл. 3), дос-
таточно высокая красочность, то есть это не
просто набросок карандашом или ручкой (хотя

такие тоже встречаются), а проработанный
цветной рисунок. Это полностью реалистич-
ные изображения, на которых нет символов
(символ использовался один раз, это было
сердце). Часто на рисунках порисован пейзаж
вокруг домов, много зелени, деревья. Только
в этой группе уже в настоящем среди нарисо-
ванных объектов есть солнце; дети в других
группах рисуют солнце, только описывая свое
будущее.

Предметность изображения подростками
своего настоящего и будущего сильно не отли-
чается, контрастность минимальна: на рисун-
ках по-прежнему изображен свой дом, двор,
местная природа, но становится больше зе-
лени, разнообразнее пейзаж и композиция.
При этом, если подросток живет в многоквар-
тирном доме, то, рисуя будущее, он изобра-
жает собственный частный дом, коттедж,
а если же уже сейчас живет в отдельном доме,
то в будущем – дом больше, богаче, террито-
рия вокруг ухоженнее. Уровень детализации
и красочности становятся выше, композиция
несколько упрощается. Таким образом, через

Таблица 1
Предметность: описание объектов, изображенных на рисунке, частота *

Что изображено (коды) 

Где живут Где хотят жить 

Укоре-
ненные 

Пассив-
ные 

Формиру-
ющаяся 

мобильность 

Мобиль-
ная ак-

тивность 

Укоре-
ненные 

Пассив-
ные 

Формиру-
ющаяся 

мобильность 

Мобиль-
ная ак-

тивность 
Свой двор 16 12 – – 17 1 – – 
Многоквартирный дом 11 6 2 2 1 2 1 1 
Зелень / газон / трава 9 7 2 5 12 2 1 6 
Деревья / кусты  6 12 1 10 6 7 3 4 
Частный дом / коттедж 5 7 – 1 18 3 1 1 
Местная природа / пейзаж 2 3 1 2 2 – – – 
Солнце 2 – – – 2 3 1 – 
Река / озеро 1 3 1 2 1 3 2 7 
Люди 1 3 – – – 1 – 3 
Дорога 1 1 1 1 1 – – 2 
Промышленные сооружения 1 – 1 – – – – – 
Интерьер квартиры 1 – – – – – – – 
Территория города – 1 5 16 – 5 1 18 
Горы – – – – – 3 1 2 
Море – – – – – 4 1 2 
Объекты городской инфра-
структуры – 2 3 13 – 2 1 5 

Исторические здания – 1 1 5 1 2 – 14 
Южная / неместная природа – – – – – 5 2 3 
Объекты футуристического 
города – – – – – 1 – – 

Фантастический или сказоч-
ный персонаж / объект – – – – – 1 2 1 

Указатель города, въездная 
стела 

– – 1 8 – 1 – 1 

 Примечание. Составлено автором. * – каждый код в одном рисунке использовался один раз.



Logos et Рraxis. 2025. Vol. 24. No. 3 141

Н.Н. Патокина. Укорененность подростков на территории проживания: потенциал арт-мониторинга

Таблица 2
Символизм изображений, частота *

Символы (коды) 

Где живут Где хотят жить 

Укоренен-
ные Пассивные 

Форми-
рующаяся 
мобиль-

ность 

Мобильная 
активность 

Укоренен-
ные Пассивные 

Форми-
рующаяся 
мобиль-

ность 

Мобильная 
активность 

Наличие символа на рисунке 1 0 6 21 1 7 2 23 
Архитектурные символы  
города – – 7 11 – 2 1 16 
Герб / символ – – 1 9 – – – 1 
Сердце 1 – – 3 – 1 – 2 
Церковь / мечеть – – – 1 1 1 – 2 
Памятник – – – 1 – 1 – 1 
Геометрическая фигура – – 1 1 – – – 1 
Народные промыслы /  
городецкая роспись – – – 1 – – – – 
Кремль – – – – – – – 6 
Флаг – – – – – – – 4 
Часы – – – – – 1 – – 
Символы будущего,  
в т.ч. футуристичные – – – – – 1 – – 
Символы мира (безопасности) – – – – – 1 1 – 
Земной шар – – – – – – 1 – 

 
Примечание. Составлено автором. * – каждый код в одном рисунке использовался один раз.

Таблица 3
Характеристики рисунков, средний балл

Критерий 

Где живут Где хотят жить 

Укоре-
ненные 

Пас-
сивные 

Форми-
рующаяся 
мобиль-

ность 

Мо-
бильная 
актив-
ность 

Укоре-
ненные 

Пассив-
ные 

Форми-
рующаяся 
мобиль-

ность 

Мо-
бильная 
актив-
ность 

Уровень красочности: оценка по 
5-балльной шкале, где 5 – наибо-
лее красочный рисунок, 1 – на-
бросок карандашом или ручкой 3,4 3,6 3,4 3,7 3,7 3,8 3,4 3,6 
Размер объектов: оценка по 5-
балльной шкале, где 5 – один 
центральный объект, 1 – компо-
зиция из нескольких объектов. 3,8 3,4 3,3 3,8 4 2,4 3,3 3,2 
Уровень детализации: оценка по 
5-балльной шкале, где 5 – детали 
объектов прорисованы, 1 – изо-
бражение схематично. 3,5 3 3,7 3,2 3,6 3,1 3,7 3,2 
Реалистичность изображения: 
оценка по 5-балльной шкале, где 
5 – изображение полностью 
фантастично, 1 – полностью 
реалистичное изображение. 1 1 1 1 1 2 2,9 1,1 

рисунки проявляется активная позиция подро-
стков, мы видим желание улучшить свое на-
стоящее на территории проживания.

Существенно, что при опросе подрост-
ков они проявляют небольшую эмоциональ-
ную привязанность к городу, используя в своей
речи меньше эпитетов, в описании преобла-
дают более нейтральные оценки. На рисун-

ках это также заметно: в изображениях на-
стоящего чаще используются нейтральные
серые оттенки, если говорить о том, какой цвет
преобладает, хотя часто мы видим и зеленые
цвета. А вот будущее вырисовывается более
яркими и разнообразными красками.

Таким образом, рисунки настоящего
и будущего детей в данной группе своей пред-



142

СОЦИОЛОГИЯ И СОЦИАЛЬНЫЕ ТЕХНОЛОГИИ

Logos et Рraxis. 2025. Т. 24. № 3

метностью, уровнем детализации, красочности,
реалистичности говорят об их укорененности.
Изображения схожи, контраста между ними
нет или он проявляется только в самой атмос-
фере рисунка: изображают новый, лучший дом
и более яркими красками. Дети демонстри-
руют активную позицию, выражая желание
позитивных изменений в своей жизни, при этом
связывая будущее с территорией проживания.

Пассивная укорененная группа

Подростки, которых мы отнесли к пас-
сивной укорененной группе, с одной стороны,
демонстрируют социальные маркеры укоре-
ненности и по характеристикам изображений
своего настоящего максимально близки к пер-
вой группе, но с другой стороны – мы видим,
что они скорее не связывают свое будущее
с территорией проживания, проявляя форми-
рование мобильных установок. Однако здесь
проявляется просто желание лучшей жизни: об-
разы будущего уже могут быть нереалистич-
ными, фантастичными или собирательными.

По своей предметности рисунки места,
где дети живут сейчас, очень схожи с тем, как
их изображают те, кто относится к первой
группе: также есть свой двор, дом, местный
пейзаж, но уже больше просто изображений
природы, поэтому много зелени, деревьев,
водоемов. На рисунках начинают встречает-
ся и объекты городской инфраструктуры (зна-
ковые места города, магазины, транспорт)
и исторические здания. Укорененность прояв-
ляется и в наличии на рисунках людей: веро-
ятнее всего, показывают себя. Символизм

отсутствует. Рисунки полностью реалистич-
ны, даже более красочны, чем в первой груп-
пе, композиционно сложнее, а вот уровень де-
тализации ниже (см. табл. 3).

Образы будущего уже менее укоренены,
менее связаны с окружающей реальностью,
часто это просто собирательный образ хоро-
шей жизни на море или в горах, некое «иде-
альное место», если и указаны конкретные
направления миграции, то чаще это близле-
жащий Нижний Новгород и Москва (табл. 4).
Уровень детализации рисунков также сред-
ний (3,1), размер изображений становится
крупнее, композиция проще, а вот красочность
увеличивается. На многих рисунках появля-
ются символы: это могут быть архитектур-
ные символы, памятники, храмовые построй-
ки, которые дают прямую отсылку к террито-
рии, или символы, которые связаны с улучше-
нием, прогрессом, мирным светлым будущем.

Основные цвета изображений несколько
меняются: становится меньше серого (хотя
этот цвет меньше встречается в данной группе,
чем в первой), по-прежнему остается много
зеленого, появляются разные яркие цвета.

Изображения не всегда контрастны: об-
разы настоящего и будущего могут быть оди-
наково схематично прорисованы или наоборот
красочно и с одинаковой степенью детализа-
ции. Если контрастность есть, то она прояв-
ляется скорее в противопоставлении серых
будней сегодняшней жизни и желания яркого
красивого будущего. Мы не можем говорить
о тотальной пассивности подростков в этой
группе, но можно предположить, что здесь
ожидается низкая включенность в процессы

Таблица 4
Направления мобильности, частота

Город Всего Пассивные Мобильная активность 
Москва 7 3 4 
Нижний Новгород  6 1 5 
СПб 5 1 4 
Париж 3 0 3 
Сочи 3 1 2 
Дубай 1 0 1 
Казань 1 0 1 
Каир 1 0 1 
Китай 1 0 1 
Лондон 1 0 1 
Рим 1 0 1 
Пенза 1 1 0 



Logos et Рraxis. 2025. Vol. 24. No. 3 143

Н.Н. Патокина. Укорененность подростков на территории проживания: потенциал арт-мониторинга

развития территории проживания, так как го-
род для этих подростков – лишь место, где
они просто живут, и часто не связывают свое
будущее с ним.

Группа формирующейся
мобильной активности

Группа подростков, у которой формиру-
ются установки на переезд, отличается мень-
шей укорененностью: образы на рисунках на-
стоящего уже не содержат таких категорий,
как свой двор, свой дом, чаще изображена
просто территория города, его инфраструкту-
ра. В рисунках появляется символизм: город
проживания воспринимается через его архитек-
турные символы, знаки. Образ будущего по-
чти не содержит символов, но это скорее не-
кий собирательный образ, траектория движе-
ния к которому пока неясна. Несмотря на то,
что детали рисунка могут быть прорисованы,
часто это нереалистичные объекты или про-
сто некое красивое место с прекрасным пей-
зажем. В данной группе самое высокое зна-
чение фантастичности изображений – 2,9.

По своим характеристикам (уровень кра-
сочности, детализации, размер изображений)
рисунки не отличаются (см. табл. 3), но появ-
ляется больше разных цветов на изображе-
ниях места, где подростки хотели бы жить.
В образах есть желание некого светлого буду-
щего, контрастность проявляется в смыслах.

Группа осознанной
мобильной активности

У подростков, у которых уже сегодня
сформировалась осознанная траектория мо-
бильности, на рисунках настоящего нет обра-
зов, которые можно было бы интерпретиро-
вать как признаки укорененности на террито-
рии проживания: на большинстве из них изоб-
ражен город, исторические здания, объекты
инфраструктуры или даже промышленные
сооружения. Поскольку малые города в прин-
ципе отличает большая степень озеленения
территории, на рисунках много растений. Ха-
рактерная особенность предметности рисун-
ков – это и то, что свой город дети часто изоб-
ражают через въездной указатель, стелу, что
тоже приобретает некоторую символичность

и может говорить о транзитном отношении
к месту проживания, тогда как в образах бу-
дущего есть дорога. В целом рисунки дан-
ной группы очень символичны: место прожи-
вания воспринимается, прежде всего, через
архитектурные символы города, много гер-
бовой символики, есть сердце как элемент
указателя.

Будущее рисуется также в большей сте-
пени через образы и символы, которые отра-
жают все же реальные, нефантастические,
траектории мобильности. Мечты и стремле-
ния подростков здесь смелее: в направлениях
появляются не только близлежащие Нижний
Новгород, Москва и Санкт-Петербург, часто
мы видим символы столиц других стран. И это
уже не просто мечты о светлом красивом бу-
дущем, которое рисуется через собирательный
образ, здесь мечты обретают форму конкрет-
ных географических направлений.

На рисунках чаще всего изображен го-
род с характерными для него и легко узнава-
емыми архитектурными элементами: истори-
ческими зданиями, мостами, небоскребами.
Природный ландшафт также отсылает к кон-
кретному городу, например, река Сена в Па-
риже или Нева в Санкт-Петербурге. В сим-
волике будущего также есть флаги и гербы.
Контрастность изображений настоящего и бу-
дущего места проживания невысока: чаще
всего пара рисунков – это символы городов,
нарисованные на приблизительно одинаковом
уровне детализации и красочности. Отличия
чаще всего в размере изображений: будущее
чаще рисуют через 1–2 крупных объекта, ком-
позиция проще.

Таким образом, подростки данной груп-
пы менее всех укоренены на территории про-
живания и демонстрирую установки исходя-
щей центростремительной миграции: города,
которые изображены на рисунках, это чаще
всего мегаполисы.

Основные выводы

Анализ специфики восприятия подрост-
ками малых городов через образы настоящего
и будущего места проживания позволил выя-
вить 4 группы, отличающиеся разной степе-
нью укорененности на территории и потенци-
альной готовности включаться в ее развитие.



144

СОЦИОЛОГИЯ И СОЦИАЛЬНЫЕ ТЕХНОЛОГИИ

Logos et Рraxis. 2025. Т. 24. № 3

Выделены: активная укорененная группа
(высокая степень приверженности территории
проживания), пассивная укорененная груп-
па (при наличии признаков укорененности, под-
ростки этой группы скорее не связывают свое
будущее с конкретной территорией прожива-
ния), группа формирующейся мобильной
активности (характеризуется меньшей уко-
рененностью на территории проживания),
группа осознанной мобильной активности
(наименьшая привязанность к территории про-
живания). Возможности арт-мониторинга
представляются адекватными задаче опреде-
ления внутренней структуры подросткового
населения малого города по признаку степе-
ни укорененности в его пределах.

Устойчивая в рассматриваемом отно-
шении дифференциация подростковой среды
позволяет конструировать ориентированные
на особенности восприятия и нацеленности
каждой выявленной группы социальные ме-
ханизмы и экономические инструменты по
интеграции подростков в деятельностный лан-
дшафт территории, а также более дружелюб-
ные по отношению к нему внешние проекты
и программы развития. Группы подростков
с наименьшим уровнем укорененности тре-
буют наиболее комплексных решений через
предложение в контексте особенностей ло-
кального социума новых возможностей, гар-
моничных их представлению о реализации
жизненных траекторий. Вместе с тем сохра-
нение, расширение группы с высокой степе-
нью укорененности предполагает осуществ-
ление мониторинга и действий, направленных
предложений по комплаенсу рисков переме-
щения их участников в другие группы, менее
ориентированные на территорию. Обоснова-
ние, формирование таких решений представ-
ляется дальнейшим этапом развития подхо-
дов деятельностного ландшафтинга развития
территорий.

СПИСОК ЛИТЕРАТУРЫ

Аксенова 2016 – Аксенова О.В. Парадигма соци-
ального действия: профессионалы в россий-
ской модернизации : монография. М.: Инсти-
тут социологии РАН, 2016.

Алтынцева 2012 – Алтынцева Е.А. Визуальные
представления российских интеллектуалов

о власти // Вестник Пермского университета.
Философия. Психология. Социология. 2012.
№ 1 (9). С. 103–108.

Букреева 2012 – Букреева О.В. Визуальный аспект
восприятия политической власти в современ-
ной России // Грамота. 2012. № 5 (19), ч. 2.
С. 35–39.

Гуреев 2007 – Гуреев С.В. Анализ рисунков в соци-
ологических исследованиях // Социологи-
ческие исследования. 2007. № 10. С. 132–140.

Заславская, Ядов 2008 – Заславская Т.И., Ядов В.А.
Социальные трансформации в России в эпо-
ху глобальных изменений // Социологический
журнал. 2008. № 4. С. 8–22.

Ивашиненко, Теодорович, Патокина 2023 – Иваши-
ненко, Н.Н., Теодорович М.Л., Патокина Н.Н.
Локальные сообщества как драйверы развития
малых городов // Мир науки. Социология, фи-
лология, культурология. 2023. Т. 14, № 3. С. 1–17.

Лапин, Беляева 2010 – Лапин Н.И., Беляева Л.А.
Программа и типовой инструментарий «Со-
циокультурный портрет региона России». М.:
МФРАН, 2010.

Орех, Бойцова 2023 – Орех Е.А., Бойцова О.Ю.
От иконографии к социологии: рисунки юных
москвичей 1917–1918 гг. // Вестник Санкт-
Петербургского университета. Социология.
2023. Т. 16, Вып. 2. С. 169–182.

Патокина 2024 – Патокина Н.Н. Социальные фак-
торы территориального развития в россий-
ском нормативно-правовом регулировании
// Теория и практика общественного разви-
тия. 2024. № 3. С. 55–66.  DOI: 10.24158/
tipor.2024.3.5

Плещенко 2021 – Плещенко А.Н. Семиотический
подход к пониманию социокультурного лан-
дшафта региона // Logos et Praxis. 2021. Т. 20,
№ 4. С. 109–116. DOI: https://doi.org/10.15688/
lp.jvolsu.2021.4.12

Родоман 2023 – Родоман Б.Б. Культурный ландшафт
и судьба России. М.: Директ-Медиа, 2023.

Сапрыкина, Пашкевич 2015 – Сапрыкина Т.А., Паш-
кевич А.В. О процедуре кодирования рису-
ночных данных в социологическом исследо-
вании: на примере изучения представлений
о престижной работе // Социология: методо-
логия, методы, математическое моделирова-
ние. 2015. № 41. С. 80–119.

Турен 1998 – Турен А. Возвращение человека дей-
ствующего. Очерк социологии. М.: Научный
мир, 1998.

Филиппов 2008 – Филиппов А.Ф. Социология про-
странства. СПб.: Владимир Даль, 2008.

Фоломеева 2003 – Фоломеева Т.В. Использование
проективных методик для повышения эффек-
тивности фокус-групп // Социология: мето-



Logos et Рraxis. 2025. Vol. 24. No. 3 145

Н.Н. Патокина. Укорененность подростков на территории проживания: потенциал арт-мониторинга

дология, методы, математическое моделиро-
вание. 2003. №17. С. 83–108.

Ядов 2009 – Ядов В.А. Современная теоретическая
социология как концептуальная база иссле-
дования российских трансформаций : курс
лекций для студентов магистратуры по соци-
ологии. СПб.: Интерсоцис, 2009.

Указ Президента РФ от 21.12.2017... web – Указ Пре-
зидента РФ от 21.12.2017 № 618 «Об основных
направлениях государственной политики по
развитию конкуренции» // http://
www.kremlin.ru/acts/bank/42622

Указ Президента РФ от 09.11.2022... 2022 web – Указ
Президента РФ от 09.11.2022 № 809 «Об ут-
верждении Основ государственной политики
по сохранению и укреплению традиционных
российских духовно-нравственных ценнос-
тей» // http://www.kremlin.ru/acts/bank/48502

Распоряжение Правительства РФ от 28.12.2024...  web –
Распоряжение Правительства Российской
Федерации от 28.12.2024 № 4146-р «Об утвер-
ждении Стратегии пространственного разви-
тия Российской Федерации на период до 2030
года с прогнозом до 2036 года» // https://
www.garant. ru/products/ ipo/pr ime/doc/
411143583/

Appadurai 1996 – Appadurai A. Modernity at
Large: Cultural Dimensions of Globalization.
Minnesota: University of Minnesota Press.

Branthwaite, Cooper 2001 – Branthwaite A., Cooper P.
A New Role for Projective Techniques //
Worldwide qualitative Research Conference and
Exhibition 2001. Budapest: ESOMAR, 2001.
P. 237–261.

Literat 2013 – Literat I. “A Pencil for Your Thoughts”:
Participatory Drawing as a Visual Research
Method with Children and Youth” //
International Journal of Qualitative Methods.
2013. № 12. Р. 84–98. DOI: 10.1177/
160940691301200143

Scherer 2016 – Scherer L.L. Children’s Engagements
with Visual Methods Through Qualitative
Research in the Primary School as “Art That
Didn’t Work” // Sociological Research Online.
2016. № 21 (1). DOI: 10.5153/sro.3805

REFERENCES

Aksenova O.V., 2016. Paradigm of Social Action:
Professionals in Russian Modernization:
Monograph. Moscow, Institut sotsiologii RAN.

Altyntseva E.A., 2012. Visual Representations of the
Russian Intellectuals About Authority. Vestnik
Permskogo Universiteta. Filosofiya. Psihologiya.
Sociologiya, no. 1 (9), pp. 103-108.

Bukreeva O.V., 2012. Visual Aspect of Political Power
Perception in Modern Russia. Gramota,
no. 5 (19), pt. 2, pp. 35-39.

Gureev S.V., 2007. Analysis of Pictures in Sociological
Studies. Sociologicheskie issledovaniya,
no. 10, pp. 132-140.

Zaslavskaya T.I. ,  Yadov V.A., 2008. Social
Transformations in Russia in the Era of Global
Changes. Sociologicheskij zhurnal, no. 4, pp. 8-22.

Ivashinenko N.N., Theodorovich M.L., Patokina N.N.,
2023. Local Communities as Drivers of Small
Towns Development. Mir nauki. Sociologiya,
filologiya, kulturologiya, vol. 14, no. 3, pp.1-17.

Lapin N.I., Belyaeva L.A., 2010. The Program and
Standard Tools “Socio-Cultural Portrait of the
Russian Region”. Moscow, MFRAN.

Orekh E.A., Boitsova O.Yu., 2023.  Children’s Drawings
of  1917–1918 in Moscow:  From Iconography
to  Sociology. Vestnik of Saint Petersburg
University. Sociology, vol. 16, iss. 2, pp. 168-182.
DOI: 10.21638/spbu12.2023.204

Patokina N.N., 2024. Social Factors of Territorial
Development in Russian Legal Regulation.
Theory and Practice of Social Development,
no. 3, pp. 55-66. DOI: 10.24158/tipor.2024.3.5

Pleshchenko A.N., 2021. A Semiotic Approach to
Understanding the Sociocultural Landscape of the
Region. Logos et Praxis, vol. 20, no. 4, pp. 109-116.
DOI: https://doi.org/10.15688/lp.jvolsu.2021.4.12

Rodoman B.B., 2023. Cultural Landscape and the Fate
of Russia. Moscow, Direct-Media.

Saprykina T.A., Pashkevich A.V., 2015. On the
Procedure of Encoding Pictorial Data in
Sociological Research: A Case Study of the
Prestigious Work Perceptions. Sociologiya:
Metodologiya, Metody, Matematicheskoe
Modelirovanie, no. 41, рр. 80-119.

Touraine A., 1998. The Return of the Acting Man. Essay
on Sociology. Moscow, Nauchnyj mir Publ.

Filippov A.F., 2008. Sociology of Space. Saint
Petersburg, Vladimir Dahl.

Folomeeva T.V., 2003. The Use of Projective
Techniques to Increase the Effectiveness of
Focus Groups. Sociologiya: Metodologiya,
Metody, Matematicheskoe Modelirovanie,
no. 17, pp. 83-108.

Yadov V.A., 2009. Modern Theoretical Sociology as a
Conceptual Basis for Russian Transformations
Studies: A Course of Lectures for Students of
the Master’s Degree in Sociology. Saint
Petersburg, Intersocis Publ.

Decree of the President of the Russian Federation
Dated December 21, 2017, no. 618 “On the
Main Directions of State Policy on the
Development of Competition”. URL: http://
www.kremlin.ru/acts/bank/42622



СОЦИОЛОГИЯ И СОЦИАЛЬНЫЕ ТЕХНОЛОГИИ

Logos et Рraxis. 2025. Т. 24. № 3

Decree of the President of the Russian Federation
Dated November 9, 2022, nо. 809 “On Approval
of the Foundations of State Policy for the
Preservation and Strengthening of Traditional
Russian Spiritual and Moral Values”. URL:
http://www.kremlin.ru/acts/bank/48502

Order of the Government of the Russian Federation
Dated December 28, 2024, no. 4146-r “On
Approval of the Spatial Development Strategy of
the Russian Federation for the Period up to 2030
with a Forecast up to 2036”. URL: https://
www.garant.ru/products/ipo/prime/doc/411143583/

Appadurai A., 1996. Modernity at Large: Cultural
Dimensions of Globalization. Minnesota,
University of Minnesota Press.

Information About the Author

Natalia N. Patokina, Candidate of Sciences (Sociology), Associate Professor, Department of
Sociology of Project Activities and Pro-Competitive Regulation, Faculty of Social Sciences, Lobachevsky
State University of Nizhny Novgorod, Universitetskiy Lane, 7, 603000 Nizhny Novgorod,
Russian Federation, natpatok@gmail.com, https://orcid.org/0009-0002-1742-7732

Информация об авторе

Наталья Николаевна Патокина, кандидат социологических наук, доцент кафедры соци-
ологии проектной деятельности и проконкурентного регулирования факультета социальных наук,
Нижегородский государственный университет им. Н.И. Лобачевского, пер. Университетский, 7,
603000 г. Нижний Новгород, Российская Федерация, natpatok@gmail.com, https://orcid.org/0009-
0002-1742-7732

Branthwaite A., Cooper P., 2001. A New Role for
Projective Techniques. Worldwide Qualitative
Research Conference and Exhibition 2001.
Budapest, ESOMAR, pp. 237-261.

Literat I., 2013. “A Pencil for Your Thoughts”:
Participatory Drawing as a Visual Research
Method with Chi ldren  and Youth”.
International Journal of Qualitative Methods,
no. 12,  pp. 84-98. DOI: 10.1177/
160940691301200143

Scherer L., 2016. Children’s Engagements with Visual
Methods Through Qualitative Research in the
Primary School as “Art That Didn’t Work”.
Sociological Research Online, no. 21 (1). DOI:
10.5153/sro.3805



Миссия журнала «Logos et Praxis» –
создание единого информационного и ком-
муникативного пространства для специа-
листов в области наук о человеке, обще-
стве и культуре. Свою задачу редакция
журнала видит как в привлечении к сотруд-
ничеству известных ученых, так и в поддер-
жке научной активности молодых исследо-
вателей. Журнал призван содействовать рас-
пространению результатов научных исследо-
ваний и созданию дискуссионного поля для
обмена научными достижениями и исследо-
вательским опытом между представителя-
ми различных сфер социального знания.
В журнале представлены теоретические ста-
тьи, а также результаты прикладных иссле-
дований социальной направленности.

Журнал «Logos et Praxis» включен в «Пе-
речень рецензируемых научных изданий, в ко-
торых должны быть опубликованы основные
научные результаты диссертаций на соиска-
ние ученой степени кандидата наук, на соис-
кание ученой степени доктора наук» по сле-
дующим научным отраслям: «Социологичес-
кие науки» (5.4.4. Социальная структура, со-
циальные институты и процессы, 5.4.7. Социо-
логия управления); «Философские науки»
(5.7.1. Онтология и теория познания, 5.7.2. Ис-
тория философии, 5.7.7. Социальная и полити-
ческая философия, 5.7.8. Философская антро-
пология, философия культуры).


Logos et Praxis is an academic journal

aiming at creating a unified informational and
communicative environment for scholars in the
fields of human, social and cultural sciences.
The editorial board of the journal aims at

attracting both well-known academics and young
researchers. We publish both theoretical and
empirical Social Science articles. We invite authors
from various Social Science disciplines, such as
Philosophy, Sociology, Cultural Studies, Pedagogy,
Social Psychology. Interdisciplinary studies in the
field of Social Sciences are welcome. The journal
accepts original articles only on the basis of peer
review system.

The journal is included into “The Index of
Peer-Reviewed Academic Journals and
Publications That Must Publish the Main
Academic Results of Candidate’s Degree
Theses and Doctoral Degree Theses” in the
following scientific branches: “Sociological
Sciences” (5.4.4. Social structure, social
institutions, and processes; 5.4.7. Sociology
management );  “Philosophical Sciences”
(5.7.1. Ontology and theory of knowledge;
5.7.2. History of philosophy; 5.7.7. Social and
political philosophy; 5.7.8. Philosophical
anthropology, philosophy of culture).



УСЛОВИЯ ОПУБЛИКОВАНИЯ СТАТЕЙ
В ЖУРНАЛЕ «LOGOS ET PRAXIS»

1. Редакционная коллегия журнала принима-
ет к печати оригинальные авторские статьи.

2. Подача, рецензирование, редактирование и
публикация статей в журнале являются бесплатными.

3. Авторство должно ограничиваться теми,
кто внес значительный вклад в концепцию, дизайн,
исполнение или интерпретацию исследования. Все
они должны быть указаны в качестве соавторов.

4. Статья должна быть актуальной, обладать
новизной, содержать постановку задач (проблем),
описание основных результатов исследования, по-
лученных автором, выводы. Представляемая для
публикации статья не должна быть ранее опубли-
кована в других изданиях.

5. Авторы несут полную ответственность за
подбор и достоверность приведенных фактов, ци-
тат, статистических и социологических данных, имен
собственных, географических названий и прочих
сведений, за точность библиографической инфор-
мации, содержащейся в статье.

6. В случае обнаружения ошибок или неточ-
ностей в своей опубликованной работе автор обя-
зан незамедлительно уведомить об этом редактора
журнала (или издателя) и сотрудничать с ним, что-
бы отменить статью или внести в нее исправления.

7. Автор обязан указать все источники фи-
нансирования исследования.

8. Представленная статья должна соответство-
вать принятым журналом правилам оформления.

9. Текст статьи представляется по электронной по-
чте на адрес редколлегии журнала (jvolsu7@gmail.com).
Бумажный вариант не требуется. Обязательно наличие
сопроводительных документов.

10. Полнотекстовые версии статей, аннота-
ции, ключевые слова, информация об авторах на
русском и английском языках размещаются в от-
крытом доступе (Open Access) в Интернете.

Отправка автором рукописи статьи и сопро-
водительных документов на e-mail редакции
jvolsu7@gmail.com является формой акцепта
оферты на принятие договора (публичной оферты)
предоставления права использования произведения
в периодическом печатном издании «Logos et
Praxis». Редколлегия приступает к работе со стать-
ей после получения всех сопроводительных доку-
ментов по электронной почте. Решение о публика-
ции статей принимается редакционной коллегией
после рецензирования. Редакция оставляет за со-
бой право отклонить представленные статьи или
отправить их на доработку. Переработанные вари-
анты статей рассматриваются заново. Среднее ко-
личество времени между подачей и принятием ста-
тьи составляет восемь недель.

Подробнее о процессе подачи, направления, ре-
цензирования и опубликования научных статей см:
https://psst.jvolsu.com (раздел «Для авторов»).

CONDITIONS  OF  PUBLICATION
IN LOGOS  ET  PRAXIS

1. The editorial staff of Logos et Praxis
publishes only original articles.  

2. The submission, reviewing, editing and
publication of articles in the journal are free of charge.
No author fees are involved.

3. Authorship should be limited to those who
have made a  s ignificant  contribut ion to the
conception, design, execution, or interpretation of
the reported s tudy.  All those who have made
significant contributions should be listed as co-
authors.

4. An article must be relevant, must have a
novelty and include a task (issue) statement, the
description of main research results and conclusions.
The submitted article must not be previously published
in other journals.

5. The author bears full responsibility for the
selection and accuracy of facts, citations, statistical
and sociological data, proper names, geographical
names, bibliographic information and other data
contained in the article.

6. When the author discovers a significant error
or inaccuracy in his/her own published work, it is the
author’s obligation to promptly notify the journal editor
or publisher and cooperate with the editor or publisher
to retract or correct the article.

7. The author must disclose all sources of the
financial support for the article. 

8. The submitted article must comply with the
journal’s format requirements.

9. Articles should be submitted in electronic
format only via e-mail jvolsu7@gmail.com. The author
must submit the article accompanied by cover
documents.

10. Full-text versions of published articles and
their metadata (abstracts, key words, information about
the author(s) in Russian and English) are available in
the Open Access on the Internet.

Submitting an article and cover documents
via the indicated e-mail jvolsu7@gmail.com the
author accepts the offer of granting rights (public
offer) to use the article in Logos et Praxis printed
periodical.

The editorial staff starts the reviewing process
after receiving all cover documents via e-mail.

The decision to publish articles is made by the
editorial staff after reviewing. The editors reserve the
right to reject or send submitted articles for revision
on the basis of the relevant opinions of the reviewers.
Revised versions of articles are reviewed repeatedly.

The review usually takes 8 weeks.
For more detailed information regarding the

submission, review, and publication of academic
articles please refer to the journal’s website https://
psst.jvolsu.com/index.php/en/ (section “For Author”).




	Logos et Praxis №3 2025.pdf
	1_Dovgalenko
	1_Vstupleniye k rubrike_Chuzhezemets
	2_Karchagin
	3_Yavorskiy
	4_Dushin
	5_Neretina
	6_Kupriyanov
	7_Rostova
	8_Eremeeva
	9_Shishkov
	10_Dimitrova, Sergodeeva
	1_Titlin
	1_Kraynov
	1_Rogach
	2_Patokina
	Poslednjaja.pmd
	
	Страница 1
	Страница 2




